
S C H O O N H O V E N

1752
Stadskerk met commotie & censuur,  

een conventikel en een Christusfiguur

Leendert H. de Kluijver

LowiArt Studio





Schoonhoven 1752



Colofon

Schoonhoven, 2024
Vormgeving: LowiArt Studio, Schoonhoven

Afbeelding op de cover: ‘Dagelijkse klussen in een Nederlandse stad’, 
1845, Wilhelmus Cornelius Chimaer van Oudendorp (Oostende, 12 juni 
1822 - Leiden, 1 februari 1873); olieverf op houten paneel, ca. 55x70 cm, 
rechtsonder gesigneerd ‘WCC van Oudendorp 1845’. Leuk detail: het gezin 
Chimaer van Oudendorp woonde, toen Willem 7 jaar was, in Gouda op de 
Markt, in of vlakbij nummer 67; hij tekende al op jonge leeftijd; zou hij 
daarom (in 1845 was hij 23 jaar) naar deze regio zijn teruggekeerd toen hij 
zijn opleiding kreeg aan de Academie van Beeldende Kunsten in Den Haag? 
Die ‘dagelijkse klussen’ (op dit overigens kort na 2000 waarschijnlijk 
verdwenen schilderij, dat opeens in 2011 bij Christie’s in Amsterdam werd 
verkocht) zijn ‘het doen van de was in de Havensloot, achter het Weeshuis’. 
We zien hier vermoedelijk weeskinderen aan het werk.

Deze publicatie verschijnt alleen digitaal en is door enkele toevallige 
vondsten in het Streekarchief Midden-Holland te Gouda tot stand gekomen. 
Neem en lees, maar ga met de informatie respectvol om. Notulen uit die 
tijd zijn inmiddels openbaar, maar allerminst bedoeld om ‘vuile was’ 
(mooie woordspeling bij het schilderij op de cover) buiten te hangen. Toch 
mag met een nieuwe blik een andere conclusie getrokken worden dan men 
indertijd deed. Daar is historisch onderzoek dienstbaar aan.



S C H O O N H O V E N

1752
Stadskerk met commotie & censuur,  

een conventikel en een Christusfiguur

Leendert H. de Kluijver

LowiArt Studio



Inhoud

Voorwoord: Plotselinge vondst...................................................................................... 	 7

Comrie nie!............................................................................................................................... 	 9
Reformator of oefenaar?................................................................................................... 	 22
Oplopende spanningen...................................................................................................... 	 32
De afsnijding of de kerkelijke ban.............................................................................. 	 41
Nijkerkse beroerten in Schoonhoven?....................................................................... 	 71
De man die zei dat hij Jezus gelijk was.................................................................... 	 87
Inkijkjes in het leven te Schoonhoven........................................................................ 	 105

Nawoord: Nabranders & de afronding..................................................................... 	 114



7

V O O R W O O R D

Plotselinge vondst

Opeens las ik een voorval in 1752, waarin iemand zich 
identificeerde met de lijdende Jezus. Misschien denk je 
dat deze man ‘gek’ of ‘godsdienstwaanzinnig’ was. Toch 
denk ik vooral: waarom deed hij dat?

Korte antwoorden zijn niet altijd rechtvaardig en leerzaam. Als je wat 
langer op een onderwerp ‘kauwt’, proef je meer van het innerlijk. Altijd 
ben ik gefascineerd door wat mensen beweegt… De buitenkant, of de 
voorkant van iemand is zelden zijn werkelijke ik.

Toen ik wat verder spitte in het verleden, kwam ik in datzelfde jaar 
nóg een markant figuur tegen, die de drie predikanten en de volledige 
kerkenraad in verlegenheid bracht. Het eindigde helaas in zijn verbanning 
uit de kerkelijke gemeente. Zijn het oude koeien die ik uit de sloot haal? Is 
het sensatie? Dan moet ik stoppen. Ik meen dat deze man niet helemaal 
recht is gedaan.

In ieder geval vond ik het verrassend dat hij in zijn tijd vertelde dat 
hij een boek aan het schrijven was. Hij was helaas arm en had dus de 
middelen niet om een dergelijke grote uitgave te kunnen bekostigen. Maar 
blijkbaar had hij wel wat op papier staan. Die verzameling geschriften heb 
ik in het archief gevonden op een vreemde plek: de Weeskamer.

En verder waren er nogal wat rumoerige personen in de kerk, die 
zich niet netjes gedroegen. Ze werden aangesproken door de kerkenraad, 



8

de burgemeesters en de baljuw. Ook was er een tweetal zussen van gegoede 
afkomst dat recht op de jaarlijkse opbrengst van een obligatie probeerde te 
claimen; echter ze hadden geen duidelijk bewijs van hun verwantschap 
aan de schenkster. Hoe zou dat aflopen?

Wat bewoog met name die twee eerste figuren die respectievelijk 
door de baljuw en door de kerk werden verbannen? Dat zijn hoofdzakelijk 
de twee rode lijnen door dit verhaal over 1752.

Aanvankelijk meende ik dat dit jaar ook gekenmerkt werd door de 
overgang van de Juliaanse naar de Gregoriaanse kalender, maar dat was 
slechts in Engeland. Holland was al in 1583 overgegaan op de nieuwe 
kalender; telkens sprong men 11 dagen verder: na 1 januari 1583 kwam 
12 januari 1583! Zeeland en de zuidelijke gewesten waren een jaar eerder 
overgegaan: op 14 december 1582 volgde Eerste Kerstdag 25 december 
1582. Gelderland, Utrecht en Overijssel daarentegen gingen pas in 1700 
over, evenals Friesland en Groningen eind van dat jaar. Tenslotte volgde 
ook Drenthe op 30 april 1701; de dag erna was het 12 mei 1701. In 1752 
was dat alweer een halve eeuw terug! Bedenk dus dat Schoonhoven tot 
1700 op de grens van twee verschillende kalendaria lag!

Er broedde echter toch wat in 1752. Was het anarchie? Onrust over 
de verschuivende machten in de wereld? Onvrede of juist bezorgdheid over 
de verschuivingen in de kerk. Geldend gezag leek niet langer meer 
doorslaggevend, want er waren mensen die, om wat voor reden ook, niet 
langer meer met de stroom meedreven. Wat dreef (mooie woordspeling) 
hen? En wat heeft het hen opgeleverd?

Hebben we in 1752 in onze stad te maken met een nawee van de 
Nijkerkse Beroeringen (een geestelijke opwekking die tegen de geest van 
de Verlichting in ging)? Of van die latere Beroering te Bleskensgraaf?  
Dan heeft Jacobus Heerens, de eigengekroonde prediker die een boek wilde 
publiceren met weerleggingen van de leer der predikanten van Schoonhoven, 
een link met deze nabeweging van de Nijkerkse Beroeringen. Dat speelde 
juist in 1752 in Bleskensgraaf; dr. Aries van Meeteren promoveerde op dit 
onderwerp, met een scriptie ‘Het ruysschen als de Libanon; de Nijkerkse 
beroeringen in Bleskensgraaf in 1752’.

Leo de Kluijver
Schoonhoven, 31 oktober 2024



9

H oo  f ds  t u k  1

Comrie nie!

In een brief aan de kerkenraad schrijft Jacobus Heerens 
in 1752 over partijschappen. Hij betreurt het en vindt het 
Godonterend dat het lichaam van Christus is verdeeld. 
Zijn visie op de gemeente wordt niet gedeeld door de 
kerkenraad en men vindt dat hij zijn mond moet houden.

Jacobus beheerst het Nederlands niet zo goed en schrijft fonetisch, wat je 
vaker ziet bij thuislezers en conventikels (bijeenkomsten waar mensen 



10

samen preken lezen en over het geloof praten). Aan de kerkenraad schrijft 
Jacobus dat hij zich verplicht weet om hen, die hij “mijn broeders” noemt, 
“te waarschouwen” “alsoo ik wete dat (t)er ganschelijk twistinge onder 
ul(ieden) is want gij sijd nog vleeschelijk, wand de wijle onder u nijd is, 
ende twist ende tweedragt, en sijd gij niet vleeschelijk en wandeld bij niet 
nade menschen, want als den eenne segt, ik ben kokseians den anderen ik 
ben voeteiaans den andere kalvenis den anderen een lampiaan den andere 
van de neive stuedie den andere van de ernstiege bedienig, en sijt gij niet 
vleeschelijk, is dan Christus gedeeld, heeft kalvienis voor ul(ieden) geleede, 
is kokseus voor u gekruist, bent gij inden naam van voeseus gedoopt…”. 

Hij schrijft dit reeds in september 1751 en direct valt dit verkeerd 
bij de kerkenraad. Hier citeert een eenvoudig mannetje – dat blijkbaar kan 
lezen en aan de taal van oude schrijvers gewend is, terwijl hij ook op zijn 
manier de Bijbel kan citeren – woorden van Paulus uit 1 Korinthe 1!  
“12. En dit zeg ik, dat een iegelijk van u zegt: Ik ben van Paulus, en ik van 
Apollos, en ik van Céfas, en ik van Christus. 13. Is Christus gedeeld? Is 
Paulus voor u gekruist? Of zijt gij in Paulus’ naam gedoopt?” 



11

Maar waar doelt deze Jacobus Heerens op? En wie is hij eigenlijk? 
Laten we eerst gaan kijken waar hij op doelt en daarna uitpluizen wie hij 
was en waar hij ongeveer woonde in Schoonhoven.



12

handopening en Approbatie
Vóór de tijd van Napoléon, waarin de scheiding tussen kerk en staat 
definitief werd, bepaalde niet de kerkenraad maar het stadsbestuur óf er 
beroepen mocht worden en zo ja, welke soort predikanten dat dan werd. Na 
de belofte dat het stadsbestuur de nieuwe predikant ook zou onderhouden 
(de ‘handopening’), mocht de kerkenraad een drietal predikanten aan het 
stadsbestuur voorleggen; na de goedkeuring daarover (de approbatie) kon 
de kerkenraad daadwerkelijk een beroep uitbrengen op een van de drie 
genomineerde predikers (meestal de nummer 1 van het lijstje).

Dat lijkt een formaliteit, maar in de 17e eeuw heerstte er rivaliteit 
tussen de Universiteit van Utrecht, waar Gisbertus Voet of Voetius hoog
leraar was en die van Leiden, waar Johannes Coch of Coccejus hoogleraar 
was. Beiden waren reeds in respectievelijk 1676 en 1669 overleden, maar 
hun gedachtegoed had zich halverwege de 18e eeuw al bijna een eeuw in 
de leerlingen voortgeplant, die deze universiteiten hadden bezocht.

Leerstellig stonden ze tegenover elkaar op het punt van de Joodse 
ceremoniële wetten, die Coccejus als door Jezus afgeschaft beschouwde, 
terwijl Voetius die voor een deel nog geldend achtte. Het is voor veel 
mensen een ingewikkelde discussie, ‘ver van hun bed’. Maar de overheid 
vond de nieuwe manier van theologie-bedrijven door Coccejus wel boeiend, 
omdat veel staatsgezinde of republiekgezinde personen van die theologische 
richting waren en terwijl meer oranjegezinden het bij de voetiaanse 
stroming hielden. Juist omdat Voetius nogal eens commentaar leverde op 
de bepaalde overheidsbesluiten, leverde dat hem strafpunten op. Daarom 
is het niet zo vreemd dat het stadsbestuur van Schoonhoven ook een 
predikant van de Coccejaanse en niet de Voetiaanse ligging voorstond.

En precies dát gebeurde in Schoonhoven in juni 1741. Men had een 
tweetal predikanten opgesteld: ds. Cornelius Meuls uit Hardinxveld en  
ds. Alexander Comrie uit Woubrugge. Consulent ds. Petrus van Schaijk moet 
de stemmingsvergadering voorzitten, twee dagen later, op 26 juni. Met 
meerderheid van stemmen wordt ds. Comrie gekozen. Men wil dit zo snel 
mogelijk aan de Magistraat voorleggen en hoopt goedkeuring, approbatie, 
te krijgen. De Magistraat is echter onverbiddelijk en verwijst naar een 
verordening die het vorige jaar was afgegeven: dat bij het beroepingswerk 
slechts een keuze mocht vallen op iemand van de Coccejaanse richting!



13

Je verbaast je over de naïeviteit van de kerkenraad en de consulent; 
ook Bergambacht mocht in die tijd van de ambachtsheer enkel predikanten 
van de Coccejaanse signatuur beroepen, dus ds. Van Schaijk had kunnen 
waarschuwen voor de afwijzende reactie van de Magistraat. Maar nee…



14

Uit het tweetal ds. Cornelius Meuls en ds. Alexander Comrie wordt 
de Voetiaan Comrie verkozen en niet de Cocejaan Meuls. Hoe Van Schaijk 
dat heeft gevonden wordt niet duidelijk, maar de Magistraat is kraakhelder: 
de afgevaardigden van de kerkenraad worden op het stadhuis ontboden  
en krijgen te horen “dat de kerkenraad sig souw gedragen na de 



15

Resolutien van hun Ed.Gr. Agtb. in Datis den 4 en 15 Junij en 5 Julij 1740 
om een Nominatie van Drie Weerdige Godvrugtige Predikanten van de 
Coccejaensche Studie te presenteren…” Dus moesten ze hun werk opnieuw 
doen.

Richtingenstrijd
In het boek ‘De Nederlandsche Hervormde Kerk: karakterschetsen en 
mededeelingen over haar tegenwoordigen toestand’ van August Köhler, uit 
1857, wordt over de richtingen van die tijd geschreven. “De tijd was in het 
algemeen nog te vroom. Slechts eene geloovige, vrome opposietie kon 
derhalve de hoop voeden, iets tegen de heerschende scholastiek te kunnen 
uitrigten, en zoodanig eene vinden wij in de van Coccejus uitgegane god- 
geleerde rigting. Door de in zijn tijd heerschende scholastiek onbevredigd 
gebleven, keerde zich Johannes Coccejus (geb. 1603, achtereenvolgens 



16

Hoogleeraar in de godgeleerdheid te Bremen, Franeker en Leiden, gest. 
1669) tot de beoefening der Heil. Schrift, die hij volgens andere en betere 
uitlegkundige regelen dan de tot hiertoe geheerscht hebbende, scholastieke 

godgeleerdheid zocht te verklaren. 
Daar hij de schrift als een geheel 
beschouwde, sloeg hij bij de 
verklaring steeds acht op den 
zamenhang, zoowel der 
afzonderlijke deelen als van het 
geheel, en daar hij haar geheel en 
al als een werk van den Heil. 
Geest beschouwde, zoo ontleende 
hij uit haar niet alleen de stof der 
geloofsleer, maar zocht hij ook hare 
grondvormen en de hoofdbepalingen 
van deze daaruit af te leiden; hij 
plaatste zich dus zoo geheel en al 
onder het gezag van het goddelijke 
woord, dat hij, in de scherpste 

Gisbertus Voetius (1589-1676) Johannes Coccejus (1603-1669)

Friedrich Adolph Lampe (1683-1729)



17

tegenstelling tegen Voet en zijne school, alle gezag der kerkelijke overlevering, 
alle schoolsche uitdrukkingen en benamingen in de geloofsleer verwierp, en 
in hare plaats alleen schriftuurlijke uitdrukkingen toeliet. Langs dien weg 
is hij de stichter der bekende foederative godgeleerdheid geworden. Doch 
ook hem is het gegaan, gelijk het de bijbelsche godgeleerden zoo dikwijls 
gaat, dat hij zijne eigene, soms zeer vreemde denkbeelden eerst in de 
schrift heeft ingebracht, om ze er dan naderhand weder uit te kunnen 
uitleggen. Maar toch komt hem de verdienste toe, door zijne exegetisch 
bijbelsche godgeleerdheid bewerkt te hebben, dat, nevens de strakke 
scholastiek, de bijbelsche geest in de Nederlandsche godgeleerdheid met 
kracht is opgewekt, en veel heeft hij er zonder twijfel toe bijgedragen, dat 
het Nederlandsche volk boven vele andere volkeren den roem heeft van 
zeer ervaren en te huis te zijn in de Heil. Schrift.

Was Coccejus echter reeds tot vele wonderbaarlijkheden in zijne 
exegese vervallen, zijne leerlingen en navolgers verliepen zich zoo zeer ‘in 
die beuzelend-geestige manier,’ zoo als Ebrard het zeer zachtzinnig noemt, 
dat de door Coccejus gegeven heilzame stoot zonder eenig belangrijk gevolg 
zou voorbijgegaan zijn, indien niet Lampe (1683-1729) op nieuw een 
weldadigen invloed op de Coccejanen zelf had uitgeoefend. Hij kon, zoo als 
Goebel zegt, met zijn ernstig, werkdadig Christendom aan de Coccejanen, 
die zich in onvruchtbare, bijbelsche en godgeleerde spitsvondigheden en 
beuzelarijen verloopen hadden, den echten, volledigen, christelijken inhoud 
teruggeven. En dat hij dit gedaan heeft, dat hij de ernstige Coccejanen op 
nieuw gesterkt en als Lampianen vereenigd heeft, daarin ligt zijn gewigt 
voor de Nederlandsche godgeleerdheid en kerk. Natuurlijk ontbrak het niet 
aan vele twisten en verketteringen van den kant der Voetianen tegen de 
Coccejanen en later tegen de Lampianen; maar het resultaat van den 
strijd was toch dit, dat de drie partijen elkander wederkeerig moesten 
erkennen en een heilzamen invloed op elkaar konden uitoefenen. Aan 
iedere universiteit moest een Voetiaan (voor de dogmatiek), een Coccejaan 
(voor de exegese) en een Lampiaan (voor de practische godgeleerdheid) 
aangesteld zijn; en in alle groote steden hadden de drie rigtingen, nog tot 
in onze eeuw toe, het regt op een gelijk aantal predikanten.

De drie genoemde rigtingen waren echter aan het eind der vorige 
eeuw niet meer in staat, op wetenschappelijk gebied aan het indringend 



18

ongeloof de spits te bieden; zij hadden elk hare bijzondere zwakke zijde, 
waar zij kwetsbaar waren. De dogmatische gevoelens der scholastieken 
waren niet meer in het christelijk bewustzijn geworteld; de Coccejanen 
verloren zich op het exegetisch terrein in kinderachtige en willekeurige 
beuzelingen; en de Lampianen legden, even als de Piëtisten in Duitsch-
land, zulk een eenzijdig gewigt op het werkdadige Christendom, met 
achteruitzetting van alle leerstellingen, dat zij, wat hun persoon aanging, 
wel Christenen konden blijven, maar het veld der wetenschappelijke 
godgeleerdheid moesten ruimen. De grond was dus goed voorbereid voor 
de neologie. Er was maar een geringe stoot van buiten af toe noodig, om 
aan de godgeleerdheid eene andere rigting te geven.”

Iets ervan herken je vandaag de dag nog steeds in de kerk. De 
profielschets van een predikant is vaak dat hij die drie aspecten allemaal 
zou kunnen, maar in de praktijk is er vaak toch meer eenzijdigheid dan 
men aanvankelijk hoopte. Slechts een enkeling onderscheidt zich…

Misschien was dit citaat wat lang en ingewikkeld. een oud-predikant 
van Schoonhoven, ds. Willem van Gorsel, zei in 1976 in het Gereformeerd 
Weekblad het volgende over de strijd tussen Voetius en Coccejus: “Behalve 
tegen Descartes heeft Voetius ook gestreden tegen Johannes Coccejus. Het 
conflict tussen Voetius en Coccejus is één van de meest onverkwikkelijke 
bladzijden uit de schiedenis van de 17de eeuwse kerk, waardoor de kerk 
van die dagen in twee groepen werd verdeeld: Voetianen en Coccejanen.

Johannes Coccejus (1603-1669) was hoogleraar in de Oosterse 
talen, eerst te Franeker, daarna te Leiden. Coccejus was een verklaarde 
vijand van de scholastiek en wilde de theologie terugbrengen naar de 
bron, de Schrift zelf. Hij ging niet uit van de verkiezing, maar van het 
verbond, waarom zijn theologie ook wel ‘foederaal-theologie’ (verbonds-
theologie) wordt genoemd.

Het conflict met Voetius vond z’n oorzaak niet in de eigenaardige 
verbondsopvatting, maar aanvankelijk in verschil van inzicht over de 
sabbat. Coccejus leerde dat de sabbat niet in het paradijs, maar pas bij de 
Sinaï was ingesteld en dus voor de christenen geen betekenis meer had, 
althans niet in z’n huidige wettische vorm. Voetius en de zijnen vreesden 
(naar later bleek terecht!) dat door deze opvatting de sabbat nog verder 
ontheiligd zou worden. Een geweldige strijd laaide op over dit onderwerp, 



19

de zogenaamde sabbatsstrijd. Maar het conflict verplaatste zich weer naar 
verschil van opvatting over de rechtvaardiging door het geloof.

In 1669 overleed Coccejus aan de pest, maar zijn aanhangers en 
die van Voetius hebben de strijd nog vele jaren voortgezet. Daar kwam nog 
een andere factor bij. De Voetianen waren meestal prinsgezind en de 
Coccejanen republikeins, hetgeen de gemoederen soms nog meer verhitte 
dan alle theologische discussies!

Het is de verdienste van Coccejus geweest dat hij de Schrift wilde 
laten spreken en bang was dat een bepaalde methode zou gaan heersen 
over de exegese. Toch gebiedt de eerlijkheid ons te zeggen dat ook zijn 
verbondsopvatting al gauw een ‘methode’ werd, waarin alles passen moest. 
Terecht heeft Voetius de Coccejaanse verbondsbeschouwing gezien als een 
vreemde leer, waarbij uiteindelijk de verkiezing in het gedrang moest komen. 
Toch wonnen de ideeën van Coccejus terrein en hoewel onbewust en 
onbedoeld heeft Coccejus het latere liberalisme niet weinig bevorderd.

Pas in de 18e eeuw kwamen Voetianen en Coccejanen wat dichter 
bij elkaar, toen ze samen front moesten maken tegen het opdringende 
liberalisme. Tussen de meer ‘gematigde Voetianen’ en de meer ‘ernstige 
Coccejanen’ was toen al niet zoveel verschil meer...”

Voorganger
De vacature waarin ds. Comrie had moeten worden beroepen was die van 
de naar Amsterdam vertrokken ds. Johannes Temmink, die – eerlijk is 
eerlijk – in Leiden had gestudeerd, maar misschien in zijn preken en 
boeken wel meer Voetiaan was! Hij schreef een beroemd geworden boek 
over het Hogepriesterlijk Gebed (Johannes 17). Later zou ds. Barovius in 
de vacature van ds. Marinus Hoog worden beroepen; ook hij had in Leiden 
gestudeerd en was misschien ook wel meer Voetiaan dan Coccejaan. Zo zie 
je maar dat een studie nog niet alles zegt, maar voor de Magistraat was het 
doorslaggevend en daar is blijkbaar handig gebruik van gemaakt om dit 
probleem te omzeilen.

Laten we nog even kijken welke predikanten er in 1752 staan in 
Schoonhoven. Het zijn: ds. Hermanus van der Horst (1727-1765),  
ds. Marinus Hoog (1738-1762) en ds. Johannes du Sart (1752-1773). 
Deze laatste is er in 1752 eigenlijk nauwelijks, want hij wordt pas op  



20

Johannes Wammarusz Temmink (1701-1768)� Bron: Rijksmuseum.nl



21

15 november 1752 bevestigd. Voor hem stond ds. Abraham Exters 
Hellenius er vanaf 1746 en die vertrok op 21 november 1751 naar de 
gemeente van Nijmegen. Eigenlijk hadden de gebeurtenissen in 1752 dus 
enkel met ds. van der Horst en ds. Hoog te maken en kort daarvoor met 
ds. Exters Hellenius.



22

H oo  f ds  t u k  2

Reformator of 
oefenaar?

Twee vragen komen op: wie was ds. Exters Hellenius, 
zodat Jacobus Heerens er redelijk positief over is 
geweest; en fungeerde de Gasthuiskerk nu wel of niet als 
tweede kerk in Schoonhoven? Daarover bestaat verschil 
van mening.

Voor Jacobus Heerens was ds. Exters Hellenius iemand waar hij goede 
hoop op had. Waarom? Is het een misverstand? Of heeft ds. Exters 
Hellenius inderdaad een switch gemaakt en stond Heerens er toen opeens 
alleen voor? Zelf schrijft hij er reeds in 1751 over richting de magistraat: 
“Het is geen stoutheijt maar worde geperst door nood, ik ben geen 
Propheet nog geen Apostel, veel minder de Christus, maar Jacobus 
Heerens, die door Gods genade gedrongen word te on(t)dekken de 
verborgentheijd des ongeregtigheit, die onder de Christenen regneert, 
hiertoe dagt ik hulp te krijgen aen Abram Exter, op dat het werk wat meer 
gesag zoude hebben, maer inplaets van de handen aen de ploeg te slaen, 
soo beklimt hij den throon Gods, en veroordeelt mijn soo afschuwelijk, dat 
direct tegen Gods woort is, of die man meijnt dat Hij anderen oordeelende 
het oordeel gods ontvlieden sal, ik meijn neen, dog het was de man van 



23

mijn vergeven, al eer hij dat dede, alsoo ik wist dat het soo sijn soude, 
hoopende dat God het hem ook vergeven sal…”

Hij noemt hem geen dominee, maar gewoon bij zijn voornaam: 
“Abram Exter”! Was hij zo close met deze predikant? Even dacht ik: zou 
ds. Exter Helenius soms in de Gasthuiskerk hebben gestaan en zou 
Jacobus daar ook naar de kerk zijn gegaan? Later zullen er militairen bij 
een opstootje bij het huis van Jacobus komen kijken en in de Gasthuiskerk 
werden soms militairen gehuisvest. Ergens had ik gelezen dat in de tijd 
van ds. Barovius de diensten door de derde predikant van Schoonhoven in 
de Gasthuiskerk werden belegd. 



24

Als we naar de predikantenlijst van Schoonhoven kijken, zien we 
deze lijn in de 3e predikantsplaats:

ds. Josua Sanderus 	 1641	Heerjansdam	 - 1656	emeritus
ds. Arnoldus Montanus	 1657	Schellingwoude	 - 1683	overleden
ds. Leonardus van Groenewegen	1684	Streefkerk	 - 1686	Amsterdam
ds. Martinus Colonius	 1687	Windesheim	 - 1730	emeritus
ds. Johannes Temmink	 1731	Purmerland	 - 1740	Amsterdam
ds. Wilhelmus Geisweit	 1743	Zevenbergen	 - 1746	Utrecht
ds. Abraham Exters Hellenius	 1746	Noorden	 - 1751	Nijmegen
ds. Johannes du Sart	 1752	Oud-Loosdrecht	- 1773	emeritus
ds. Abraham Bruining	 1773	Bergschenhoek	 - 1806	overleden
ds. Daniel Constant  
  van Leeuwen Duivenbode	 1806 	Wageningen	 - 1838	emeritus

Ds. Sanderus was de eerste predikant van de 3e predikantsplaats in 
Schoonhoven en ds. Temmink en ds. Exters Hellenius volgden in die lijn; 
dit vertelt dat de commotie over de nominatie van ds. Comrie dus te 
maken had met de derde predikantsplaats. Deze derde predikantsplaats 
hield formeel op toen ds. van Leeuwen Duivenbode met emeritaat ging, 
maar al eerder, bij het emeritaat van ds. Christiaan de Groot Stiffry op  
1 juli 1814 besloot men geen derde predikant meer te beroepen.

Echter, het verhaal dat die predikanten dus in de Gasthuiskerk 
voorgingen blijkt helaas niet waar te zijn. De drie predikanten stonden allen 
in de Grote Kerk. Daarover is Jan Wagenaar in 1743 heel stellig in zijn boek 
‘Hedendaegsche historie, of tegenwoordige staet van alle volkeren; in 
opzigte hunner landsgelegenheit, personen, klederen, gebouwen, zeden, 
wetten, gewoontens, godsdienst, regering, konsten en wetenschappen, 
koophandel, handwerken, landbouw, landziektens, planten, dieren, 
mineralen en andere zaken tot de natuurlyke historie dienende: Vervolgende 
de beschryvinge der Vereenigde Nederlanden’: “De Gasthuis Kerk te 
Schoonhoven is klein, en staat digt by de nieuwe Haven; doch daar in 
wordt thans niet gepredikt. De Groote Kerk wordt door drie Predikanten 
bediend. Zy behooren onder het Klassis van Gouda en Schoonhoven. 
Voorts zyn ‘er vier Ouderlingen en vier Diakenen van de Gereformeerden.”



25

Het Gasthuis (of ‘sieckhuis’) werd reeds in 1357 genoemd. De 
bijbehorende Gasthuiskerk was gewijd aan de Heilige Geest en aan Maria. 
Na de omwenteling van de Reformatie werden Gasthuis en kerk ingericht 
voor proveniers (mensen die leefden van de inkomsten van een prebende: 
een schenking, inkomen uit kerkelijk goed of geestelijk ambt of uit een 
lijfrente). Dit duurde tot circa 1724; in ieder geval besluit het stadsbestuur 
op 18 februari 1726: “Is wijders vermits deze bezwaarde tijden van water 
goedgevonden dat de Proveniers van het Gasthuis zullen worden over
gebracht in het Mannenhuis omme alzo te ontgaan de dubbelde huis
houdinge. Verzocht wordt het dan ledige Gasthuis goed toezicht te houden 
en zo nodig te onderhouden.” Daarna staan de gebouwen leeg tot 1731 en 
dat is zonde van het geld, vandaar dat op 7 april van dat jaar in het 
stadsbestuur “voorgesteld wordt het voorn. gasthuis te maken tot een 
algemeen armhuis daar dan enige oudelieden en kinderen (mogelijk met 
meer menagie en gemak (onder opzicht van een binnenvader en moeder 
zoude konnen worden onderhouden waarbij die van de Diaconie zich 
zouden konnen voegen dat in het voorz. huis waren meubelen ende 
huyshoudinge nodig, doch dat mankeerde beddens met haar toebehoren, 
omme welke als andere noodwendigheden in te kopen men zoude konnen 
doen een collecte door de stad bij alle mensen zonder onderscheid. 
Voorgesteld wordt binnen 8 dagen een collecte te doen.” Eind 1739 
bedenkt het stadsbestuur “bedacht te zijn op de conservatie van het 
Gasthuis, zijnde nu het armhuis.” Dat is dus de situatie in de tijd van 
Jacobus Heerens. In 1761 worden er reparaties aan het Gasthuis gedaan 
en op 23 september 1775 wordt “Het plan gemaakt in het Gasthuis een 
caserne te maken met een uitgang op de Scheepmakershaven voor vier 
compagnien en deze te voorzien van matrassen, lakens en dekens, doch 
niet meer dan voor elke twee een deken en twee lakens, alle maanden  
twee scoone en alle twee man ieder week een schone handdoek. Er worden 
4 kachels geplaatst.”

Kortom: geen status aparte voor ds. Exters en dus ook geen kerk 
naast de kerk voor Jacobus Heerens. We moeten hem toch echt in de Grote 
Kerk plaatsen. Daar heeft hij ook de verschillen in de prediking kunnen 
horen en vaststellen. Blijkbaar is ds. Exters Hellenius er aanvankelijk voor 
hem positief uitgesprongen. Hij meende een medestander in hem te hebben 



26

gevonden totdat… het tegendeel bleek. Want ja… wat bedoelde Heerens 
met “hand aan de ploeg”? Zag hij zich als een soort reformator? Daarvoor 
kijken we straks even in zijn schrijfsels. Eerst nog iets over ds. Hellenius.

Abram Exters Hellenius
In de Boekzaal van 1751 kun je lezen hoe ds. Exters Hellenius afscheid 
neemt van Schoonhoven; hij preekte afscheid met de tekst Lukas 4 : 42b: 
“en de scharen zochten Hem en kwamen tot bij Hem en hielden Hem op, 
dat Hij van hen niet zou weggaan.” De schare uit Galilea (!) wilde Jezus 
bij zich houden, maar Hij zei: “Ik moet ook anderen steden het Evangelie 
van het Koninkrijk Gods verkondigen; want daartoe ben Ik uitgezonden.” 
Het is wel zeker dat hij die tekst ook zal hebben genoemd om daarmee zijn 
vertrek naar die andere stad, Nijmegen, te rechtvaardigen.

Maar… mensen hebben dus geprobeerd hem tegen te houden, zo 
lijkt het uit deze tekst. En dat heeft hem zeker geraakt. Zou het Jacobus 
Heerens hebben kunnen zijn? Waar doelde Heerens op, toen hij sprak over 
‘Gods throon’ en het veroordelen? Het lijkt erop dat Heerens toch loyaal 
blijft aan Exters Hellenius: “dog het was de man van mijn vergeven…” 
Bleef hij hopen dat de predikant nog van gedachten zou veranderen?

Helaas zullen we dat nooit weten; de predikant stond er slechts vier 
jaar, kwam uit Noorden (waar hij in 1737 werd bevestigd) en ging in 1751 
naar Nijmegen. Daar ontving hij in 1756 een beroep naar Middelburg, 
maar burgemeester Cornelis Walraven Vonk maakte zich hard om deze 
predikant te bewaren voor Nijmegen, door hem voor te dragen als 
hoogleraar in de godgeleerdheid aan de in 1655 opgerichte Illustere 
School, die later de status Universiteit kreeg. Deze school, die aanvankelijk 
was gevestigd in de vroegere Commanderie van Sint Jan, heeft een hoop 
pech te verduren gekregen. Al in 1666 maakte de pest bijna een einde aan 
de school. Het rampjaar 1672 trof daarop de stad nog eens extra zo hard, 
toen de Fransen de stad veroverden; het onderwijs werd gestaakt; in 1682 
moest de school helaas stoppen. Meerdere pogingen zijn gedaan de school 
te herstarten en dat was in 1756 ook het geval. Er waren reeds hoogleraren, 
benoemd, waaronder Abra(ha)m Exters Hellenius, en er werden al colleges 
gegeven, maar vanuit Den Haag kwam er geen financiële steun en mede 
door de kerkelijke verdeeldheid in Nijmegen moest de school reeds in  



27

1757 hals over kop sluiten. Dat was ook voor ds. Exters Hellenius een 
tegenvaller. Toch bleef hij in Nijmegen dienen, waar hij tien jaar later, op  
8 augustus 1768, stierf. Hij was te Dordrecht geboren op 28 september 
1713, studeerde in Leiden en kwam dus via Noorden (1737-1746) naar 
Schoonhoven.

Messias/Reformator of gewoon oefenaar?
Terug naar Jacobus Heerens, die zijn medestander op de preekstoel kwijt 
was. Hoe zag hij zichzelf? Dat is lastig te zeggen omdat er schrijfsels van 
hem zijn, die tamelijk positief zijn over zijn intenties; en er zijn dossiers 
van de kerkenraad waarin wordt gezegt hoe onbeschoft hij zich gedraagt 
tegenover de kerkenraad en de overheid. Was hij schriftelijk vriendelijker 
dan verbaal? Dit is wat hij bijvoorbeeld heeft geschreven aan de kerken-
raad (staat al eerder afgebeeld): dat Jacobus Heerens “gesien hebbe dat na 
die tijd (van de apostelen en martelaren) altijd het twisgieriege b. sijn 
troon in t midde van de kerk vergadering deReck strijdig tegen gods woord 
heeft geset, soo ist dat ik door de openb: van gods voorsienighijd, en sijn 
vaderlijke waarschouwinge, dat desen troon door wormen van twist sie 
door knaagt te sijn, vinde ik Ul(ieden) als mijn broeders te waarschouwen 
verpligt, alsoo ik wete dat ter ganschelijk twistinge onder Ul(ieden) is…”

Heel zijn stapel schrijfsels – vaak meditaties die hij mogelijk heeft 
gehouden in een conventikel in zijn huis, waar mensen uit Schoonhoven en 
omtrek naartoe kwamen doordeweeks – is gericht op misstanden in de leer. 
We zien er moderne ideeën aan de kaak gesteld, maar ook theologische zaken 
die we in hun tijd moeten plaatsen en die we thans niet meer zo kennen.

Mogelijk hebben mensen hem wat over het paard getild. Zijn stijl is 
beroerd gebrekkig Nederlands; maar de andere kant is dat hij schrijven 
kon en óf kopieerde óf zelf teksten bij zijn betoog wist aan te halen die 
hout sneden. Het geheel is lastig te lezen omdat leestekens en interpucties 
minimaal worden gebruikt; hoofdletters worden spaarzamelijk gebruikt. 

Zijn betoog lijkt vertellend, maar de kerkenraad prikte er doorheen 
en vond dat zij op de korrel werden genomen. Hij heeft bijvoorbeeld een 
geloofsbelijdenis geschreven aan de hand van de Apostolische Geloofs
belijdenis en bij elk van de 12 artikelen wat over de tekst uitgeweid. De 
kerkenraad heeft het blijkbaar ook onder ogen gekregen en schrijft 



28

daarover in het dossier dat zij over hem hebben opgesteld: “Want eerst in 
sommige door hem ontworpene Geschriften (zie hierboven: hij begon 
hieraan te schrijven op 18 januari 1750) betreffende de Godsdienst en 
Leere, en bijsonder in een soogenaemde Geloofsbelijdenisse door hem 
opgestelt, heeft hij onder Bijbelsche Bewoordingen verbloemende en 
waerlijk veruitsigtige (?) Gevoelens, soo ontrent de Leere selve, als ontrent 
de Leeraers, en den geheelen openbaren Dienst soeken te verspreijden, 



29

hebbende die Schriften aen sommige Heeren van de Regeeringe en 
verscheijde Leden der Gemeijnte, jae selfs aen die buijten onse Kerk
gemeenschap zijn, medegedeelt; en op allerleij wijse getragt verkleijninge, 
Smaedinge en verdagtmakende Beschuldigingen van de Leere, Leeraers, en 
Leerwijse gelijk blijken kan uit sijne voorredens, aenspraken en mondelijke 
Gesprekken.”

Dit was reeds in artikel 3 van het 26 artikelen tellende dossier dat is 
opgesteld tot onderbouwing van zijn verbanning uit de kerkelijke gemeente. 
Het was een strijd tussen klein duimpje en de reus, maar er moet iets in 
zijn hoofd hebben gezeten dat hij een van Godswege geroepen reformator 
zou kunnen zijn. Ouderling Thomas van Kempen, de zerk van zijn graf 
ligt in het koor van de kerk, had hem op een huisbezoek aangesproken op 
zijn commentaar en smadelijkheden. “Dog Hij wijsende op seker Boek, 
seijde, Daer, mijne stukken zijn gereet; schrijf maar; ik zal ulieden welstaen 
maar noijt sal ik voor Predikanten of Kerkeraet komen. jae bood aen 
terstont met Visitatoren in een twistgesprek te komen over wel 20 (soo hij 
seijde) door Hem uit boeken opgesamelde versch(illende) stukken tusschen 
Voetianen en Coccejanen…” 

Je kunt dit standvastig en zelfverzekerd noemen, maar hij was wel 
enigszins de voeling met de realiteit kwijt… als het zo is gegaan zoals de 
kerkenraad documenteerde. Want dit dossier had, zoals gezegd een doel: 
zijn verbanning. Zijn de tonen uitvergroot en gebaren verheftigd? Het zou 
kunnen… Een reformator was hij niet; eerder een oefenaar (lekenpreker).

Zijn eigen brief is woordelijk aangehaald in het dossier; de brief 
eindigt met “… dat de gantsche Christenheijt in een verkeerde verbeelding 
leijt van een regt te hebben dat absoluijt in Gods heijlig woort verboden 
wort, dat is niet te twisten over Gods Woort, niet te heerschen over de 
sielen, God een Vrijheer te laten in ’t bedeelen sijner gaven en genade, 
nogtans is dit als de Kanker tot alle ingekropen. Ik betuige voor God, dat 
ik wettig met een goede conscientie ten besten van Land en Kerken en siele 
saligheijt gearbeijt hebbe, en nog arbeijden sal, en durve ik elendige die 
mijn daarom haet en bespot door het vuer des geestes wel uitborsten gelijk 
mijn volmaekte Leeraers voorgegaan hebben het is soo gebrekkelijk als het 
is, ik behoude voor God een goede conscientie, hopende dat God aller 
oogen sal openen opdat sij siende mogen sien en bemerken dat tot Vreden 



30

dient. Eedele achbare Heeren UEb (Uwer eerbiedwaardige) gehoorsame 
diennaer en burger (was geteekent) Jacobus Heerens.”

Volgens het dossier van de kerkenraad, heeft Jacobus Heerens zich 
na de begrafenis van Louis Lasonder, 5 november, in een gesprek gemengd 
met enkele kerkmensen uit de Grote Kerk, hoewel de overledene een 
Rooms Katholiek was (sneert het dossier) en daar heeft hij geroddeld over 
de predikanten van wie hij ds. Extgers een ‘schelm’ had genoemd en de 
andere twee predikanten had hij de titels ‘prullen, weetnieten’ gegeven. Hij 
was daarop aangesproken, omdat dit niet de plaats was te bakkeleien. Dat 
was hem in het verkeerde keelgat geschoten en hij was nog verder van leer 
getrokken. Maar… wat hij even eerder zich had laten ontvallen was dit: 
“een gesprek begonnen raekende sijne Schriften, welke Hij voornemens 
was te doen drukken; en sig aen den Drukker Herman Stertsenbach 
uitgelaten, dat Hij Hem daarmede veel gelts soude doen winnen.”

Herman Stertzenbach woonde in Schoonhoven; we komen hem 
tegen in het begraafregister waarin vier begraven kinderen opgetekend 
staan in respectievelijk 1764, 1766, 1767 en 1769. Herman is op 30 april 
1758 in Schoonhoven getrouwd met Maria Kom. Hij was weduwnaar van 
Anna Josina de Lusenet, die in 1749 overleed. Herman en Maria kregen 
een kleine maand later een dochter Florentina Louise, in 1763 een dochter 
Johanna; blijkbaar is de eerste dochter in 1764 overleden want in 1766 
wordt nog een Florentina Louisa geboren, die datzelfde jaar weer overlijdt. 
Tot slot nog twee zoons: Johan Hendrik (1767) en Herman (1769) die 
beiden dus eveneens jong zijn overleden en in Schoonhoven zijn begraven. 



31

Hoewel… Herman Hermansz Stertzenbach werd op 28 januari 1789 
in of bij de kerk begraven. Dat is echter niet vader Herman(us), want die 
is zoon van Joan Jacob Stertzenbach en Geertruijd van Eck, gedoopt op  
9 september 1736 te Schoonhoven; het moet Hermans zoon zijn. Vader 
Herman moet op 2 februari 1781 zijn overleden en wordt in het begraaf
register ‘mons. Herman Sterzenbach’ genoemd.

Deze Herman Stertzenbach was ‘ordinaris Stads en Klein-Zegel 
Drukker’ van onder andere de ‘Keure en Ordonnantie voor het Goud-  
en Zilversmeden Gilde der Stad Schoonhoven’, het zogenaamde 
‘Magistraatskeur’ van 1774.

Dat boek… was dat serieus de bedoeling om een officieel boek te worden? 
Ik weet niet hoe drukker Stertzenbach het beoordeelde, mocht hij het script 
ooit in het echt gezien hebben, maar menig uitgever zou er zich niet aan 
hebben gebrand, of er moest eerst een neerlandicus doorheen. Dwalingen 
constateren is één, maar er een gedegen studie van maken om tot dieper 
inzicht te komen en een reformatie in de kerk te gaan ontketenen was te 
hoog gegrepen voor Jacobus Heerens. Daarom is het zo triest het bundeltje 
geschreven tekst bij de nalatenschap van zijn dochter Jacoba in de 
Weeskamer te vinden. Een foto haalt het uit de vergetelheid.



32

H oo  f ds  t u k  3

Oplopende 
spanningen

Jacobus Heerens is – misschien wel zonder dat hij het 
door had – een dossier bij de kerkenraad aan het 
opbouwen. Daarin worden alle voorvallen genoemd, die 
ertoe gaan leiden dat hij in de ban wordt gedaan.

Allereerst is het misschien goed om Jacobus Heerens eens aan je voor te 
stellen. Als eenvoudige burger in de 18e eeuw is er niet gemakkelijk iets 
over hem te vinden, zoals zijn gezinsomstandigheden en zijn huis of 
beroep. Toch gaan we het proberen.

Jacobus, in 1710 geboren zoon van Hendrik Robertsz Heerens en 
Cornelia Jansdr Waarhee, had zes broers: Johannis (1702), Hendricus (1704), 



33

Hendricus (1706), Abraham (1708-1775), Cornelis Heerens (1712) en 
Arnoldus (1714). De meesten zijn waarschijnlijk jong overleden. Zijn 
broer Abraham komen we nog een keer tegen in het verhaal; die hem zou 
hebben berispt wegens zijn houding richting de kerkenraad.

“Selfs ook den dag na dat dit was voorgevallen door sijnen ouder 
Broeder Abram Heerens berispt zijnde over dit sijn Wangedrag, had hij 
gesegt: Ik ben daer over niet verlegen; laatse maer aenkomen, dat ik gesegt 
heb, sal ik bewijsen, laatse mij maer roepen en diergelijke Woorden in 
substantie.”

Jacobus was op 21 juni 1737 te Schoonhoven met Jannigje Stok 
getrouwd, dochter van Jan Gerritsz Stok en Grietje Willemsdr Tuynenburg. 
Samen kregen ze vijf – en misschien wel zes of meer – kinderen:

1.	 Jacoba Heerens	 1738-1738
2.	 Jacoba Heerens	 1739-1790
3.	 Helena Heerens	 1741-1741
4.	 Helena Heerens	 1745-1745
5.	 Ephraim Heerens	 1748-1752
6.	 ? Heerens	 1752-????

Jacob werd op 23 augustus 1764 (Pro Deo, dus van de armen) begraven 
en zijn vrouw Jannigje Stok “wedwe Heeres” op 13 oktober 1773 eveneens 
Pro Deo.

Heeft de vroege dood van vier van de vijf kinderen iets met hem 
gedaan dat hem anders liet kijken naar de kerk? Was het dát, dat hem in 
1752 deed besluiten zijn jongste kind, dat net was geboren, zelf te dopen? 
Laten we dat in ieder geval alvast nu maar benoemen, want dat kwam er 



34

in de stapel kwalijke feiten volgens de kerkenraad nog bij. Er wordt 
gehoord (lees: verteld) over Jacobus Heerens “dat Hij onlangs sijn Kint in 
huijs selve gedoopt heeft…” Dat is niet alleen ongepast, maar daarmee 
schoffeert hij ook de kerkenraad, door hen weg te zetten als onzuiver en 
onzalig. Althans, dat is wat de kerkenraad haarfijn documenteert en 
aanvoelt. Dit voorval vindt plaats kort na april 1752.

Dat Jacobus Heerens voorsorteerde op een straf voel je aankomen, 
zeker als je het dossier van de kerkenraad leest, dat hij overigens later zelf 
ook heeft ontvangen van de kerkenraad. Meermalen is hij uitgenodigd om 
op een vergadering van de kerkenraad te komen; vooral nadat hij huis
bezoek van de dominee en de ouderling had geweigerd. Elke keer had hij 
een andere uitvlucht, waardoor hij steevast niet verscheen. Dit dreef de 
broeders tot wanhoop. Ze schakelden eerst de burgemeesters in, daarna de 
baljuw. Maar niets leek te helpen. Jacobus bleef afwezig.

Je voelt aan dat, als niets meer helpt, men dan toch eindelijk naar 
de ‘ban’ grijpt om hem in beweging te brengen. Het lijkt misschien wel als 
de rechtzaak bij de Heere Jezus; men zocht een reden om hem te straffen, 
maar hij hing enkel een andere (theologische?) mening aan. Daarom 
worden zijn uitspraken duidelijk geboekstaafd en misschien ook wel wat 
aangedikt. Ferme taal tegen de kerkelijke overheid!

Heerens heeft die veroordeling, waarschijnlijk, ervaren als een laffe 
daad om hem te dwingen openheid van zaken te geven vóórdat zijn boek 
zou worden gepubliceerd. Als Stertzenbach dat tóch had gedrukt, had die 
zijn reputatie op het spel gezet, daar de baljuw, magistraat, evenals de 
kerkenraad deze uitgave hadden afgekeurd. Dat epistel zou de rust in de 
stad niet bevorderen en dat leek de predikanten uit den bozen.



35

Het is goed om het dossier in een volgend hoofdstuk in zijn geheel te 
transcriberen, zodat het hele verhaal, zij het eenzijdig, toch helder wordt. 
Er zijn echter nog drie zaken die moeten worden verteld. In een volgend 
hoofdstuk komt de zaak ‘Hendrik Regtsloo’ aan de orde die in ditzelfde 
jaar tegenover de predikant en ouderling die voor zijn deur stonden zei dat 
hij op Jezus leek. Dit was vanwege blasfemie een helderder zaak die tot 
diens verbanning uit het gewest leidde; dat zou met Heerens lastiger 
blijken te zijn. Daarnaast ontstaan er relletjes (zo lijkt het althans) bij 
Heerens’ huis als hij er bijeenkomsten (conventikels) houdt. Dit vindt de 
Magistraat verstoring van de openbare orde en grijpt daarom in. En 
tenslotte bedient Jacobus Heerens, zonder dat hij ambtsdrager is, beide 
sacramenten in zijn eigen huis! Volgens de wet van de kerk zou hij daarom 
in de ban moeten worden gedaan en de Magistraat geeft daarom ook 
toestemming aan de kerkenraad, om dit uit te spreken. De kerkenraad 
kon, evenals het sanhedrin in de tijd van Jezus, niets doen zonder de 
goedkeuring van de overheid.

Conventikels verboden
Op de kerkenraadsvergadering van 20 april 1752 komt een escalatie ter 
sprake bij een conventikel of geestelijke bijeenkomst van gelovigen, die 
met elkaar bijbellezen, zingen en naar een overdenking luisteren. Dit 
klinkt als een soort bijbelkringavond, maar in die tijd fungeerde dit 
meermalen naast of in plaats van de kerkdienst in de kerk ter plaatse.

Wat was er gebeurd? De kerkenraad was bij de burgemeesters (er 
waren altijd twee burgemeesters die samen met de schepenen de magistraat 
of het stadsbestuur vormden; zij regelden de kleine zaken en de openbare 
orde. De grotere vergrijpen beoordeelde de baljuw) geweest om een voorval 
bij het huis van Heerens te bespreken. Even tussen twee haakjes: we lezen 
niet dat het om het huis van Heerens gaat, maar uit de volgende zaak – die 
van de bediening van een sacrament in zijn huis – blijkt toch wel zeker dat 
het om het huis van Heerens in de Koestraat gaat.

Laten we de notulen maar lezen, dan druipt de welgevalligheid er 
weer vanaf: “Is Raport gedaen door D. Praeses (de predikant die ook 
preses of voorzitter van de kerkenraad is) en Scriba van hun uitgevoerde 
Commissie bij de Heeren Burgemeesteren, Dat sij met veel beleeftheit en 



36

Vriendelijkheit door hun Ed. Gr. Agtb. waren ontfanten en behandelt; dat 
Hun Ed. Gr. Agtb. seijden tegen de oeffeningen (de conventikels) niet te zijn, 
alsse met Ordentelijkheit geschiedden, en met kennis van de Predikanten 
en Kerkenraet, dat de Heeren van de Magistraet onlangs over dat stuk 
delibererende het ook soo begrepen hadden, en voornemens waren om het 
van ’t Stadhuijs te publiceren, dat geen Oeffeningen (conventikels) souden 
mogen gehouden worden als in ’t bijzijn of met voorkennis van Een der 
Predikanten deser stad; van Welke Concept-Publicatie hun Ed. Gr. Agtb. 
goedvonden Een Extract aen d. Praeses te laten toekomen om aan dese 
vergadering te communiceren; welk vervolgens is voorgelesen, zijnde van 
dese inhoud:

Concept-Publicatie

De Heeren van de Magistraet der Stad Schoonhoven in ervaringe zijnde 
gekomen dat op Woonsdag avont laestleden in sekere Huijsinge binnen dese 
Stad in de Koestraet, alwaer een particuliere Bijeenkomst of Oeffening wirt 
gehouden, soodanig Beroeringen en Bewegingen zijn voorgevallen, dat op 
het Gerugt van dien verscheijde Burgers en Ingesetenen van allerleij 
Religie, waeronder ook veele Militairen, in een groot Getal zijn toegeschoten, 
en sig voor deselfe Huisinge hebben vervoegt, en het te dugten is geweest, 
dat bijde toegevloeijde Menigte voor en in gemelte Huijsinge seer veele 
Disordres souden zijn gepleegt geworden, waer door de Geheele Stad als in 
een Combustie en uiterste Verwerring hadde konnen worden gebragt; het 
welk egter door de goede en tijdige voorsorg van Heeren Burgemeesteren 
nog gelukkig is voorgekomen; Zoo is ’t dat haer Ed. Groot Agtb. aengedaen 
zijnde met een waere Ernst en ijver voor God en sijne Dienst, en te gelijk 
wakende voor de Handhaving van de Publique Rust en Veijligheit der 
Burgerlijke Zamenlevinge, hebben goedgevonden en verstaen allen en een 
ijegelijk het zij jong of oud, van wat staet ofte Conditie hij soude mogen zijn, 
op het Scherpelijkste te interdiceren en te verbieden gelijk haer Ed. Groot 
Agtb. interdiceren vbieden mits Desen, omme eenige deminste Bewegingen 
off samenrotting voor particuliere Huijsen te maken, veel min eenige 
Disordres aldaer te pleggen, op poene van als Perturbateurs (verstoorders) 
van de gemeene Rust te sullen werden gestraft; gelijk ook bij Niemant eenige 



37

Particuliere Vergaderingen of Oeffeningen sullen mogen worden gehouden, 
anders als in het Bijzijn, off Voorkennisse van Een der Predikanten deser 
Stad.

Infidem Extract (was geteijkent) J. Oostendorp.”

Testamenten en de weeskamer
Zoals gezegd vond ik de schrijfsels van Jacobus Heerens, samen met enkele 
testamenten – zoals die van hemzelf en die van zijn schoonouders – in een 
dossier van de Weeskamer.

Dankzij Jolanda Reijm werd ik op een ander spoor gezet dan ik 
aanvankelijk zat: ik dacht dat de spullen bij het Weeshuis vandaan 
kwamen, maar dit blijkt iets anders te zijn. Ergens las ik: “Een weeskamer 
is een rechtsinstelling en is iets anders dan een weeshuis. Als één van de 
ouders van ‘onmondige kinderen’ (jonger dan 25 jaar) overleed, moest de 
andere ouder zich melden bij de weeskamer. In dit soort bewijsboeken 
werden de namen en leeftijden van de kinderen opgeschreven en hun 
erfdeel. Dit geld (de erfenis) werd tot hun 25ste levensjaar bewaard door 
de weeskamer of de overgebleven ouder.”

Dat is wat er is gebeurd. Jacobus overleed in 1764 en toen heeft zijn 
weduwe een document met een testament laten opstellen om voor hun 
enigst overgebleven dochter, Jacoba, geld te reserveren, mocht ook moeder 
overlijden. Dit document, samen met enkele oudere documenten, alsook het 
stapeltje geschriften van vader Jacob, is bij de Weeskamer in bewaring 
gegeven. En toen Jacoba, ongehuwd, in 1790 op vijftigjarige leeftijd 
overleed, is het daar blijkbaar blijven liggen. Vandaar dat we het vandaag 
de dag in de archieven van de Weeskamer kunnen vinden.

Helaas spreekt het testament niet over een huis. Slechts over wat 
geld. Jacobus en zijn vrouw huurden hun huis. Het zou mooi geweest  
zijn als dit document iets over hun huis in de Koestraat had vermeld,  
maar helaas is het vier pagina’s wollige taal, waarin de regels voor de 
nalatenschap zijn vastgelegd en daarmee is alles afgehandeld.

Maar… bij de spullen zitten ook twee documenten over huur: één 
document gaat over kwijtschelding van achterstallige huur voor een huis op 
de Westhaven; het andere is het huurcontract voor het huis in de Koestraat!



38

Het Testament uit 1764; inzet: huwelijk Johannes Bisschop en Anna Groeneveld

Dat huurcontract (zie hiernaast) ging in op 1 mei 1746; het ging over een 
huis aan de westkant van de Koestraat, dat werd verhuurd door Johannes 
Bisschop en Anna Groeneveldt. Zij waren in 1731 in de consistorie van de 
Grote Kerk in Schoonhoven getrouwd door vader Petrus Bisschop, predikant 
te Lienden (zie inzet boven); Anna kwam uit Schoonhoven. Johannes werd 
in 1721 in het studentenalbum van de Universiteit van Leiden ingeschreven!

Ze verhuren het huis met erf aan Jacobus Heerens en zijn vrouw 
Adriana (!) Stok voor de tijd van zes jaar en voor 36 gulden per jaar. 
Johannes overleed in 1748 te Rijswijk (GLD) waar hij predikant was; zijn 
weduwe inde de huur voortaan. Elk jaar werd het netjes op het contract 
bijgeschreven. En het contract stopte in… 1752! Daarna zijn Jacobus en 
Jannigje blijkbaar verhuisd naar een huis op de Haven aan de westzijde.



39

Het huurcontract uit 1746



40

Bijbels Zakelijk Woordenboek van ds. Jacobus Gerardus Staringh (zie inzet), editie 1757, 

de eerste keer waarin het voorval met Jacobus Heerens wordt genoemd in dit boek



41

H oo  f ds  t u k  4

De afsnijding of de 
kerkelijke ban

Eén van de formulieren waarvoor men in onze tijd zeer 
huiverig en terughoudend is, is die ‘Van den Ban of de 
Afsnijding van de Gemeente van Christus’. Mensen die 
scheuring maken of een ethisch ergerlijk, zondig leven 
lijden en de Christelijke gemeente onder Gods oordeel 
brengen, worden uit de gemeenschap gestoten als 
uiterste redmiddel om hen wakker te schudden en zo 
mogelijk nog tot inkeer te brengen.

Dat dit zelden gebeurt, de afsnijding van de gemeente, kan enerzijds 
betekenen dat het niet goed zit met de tucht, maar anderzijds kan het ook 
betekenen dat mensen zich tot inkeer laten brengen en het dus niet zover 
hoeft te komen!

Het is een heftige en indrukwekkende zaak die – als het goed is – 
tranen kost bij kerkenraad én gemeenteleden. Hoe heftig en ‘bijzonder’ het 
is, maakte ik op uit het feit dat zelfs in een boek als het ‘Bijbels Zakelyk 
Woordenboek’ van Jacob Gerard Staringh (predikant te Gouderak) wordt 
genoemd bij de uitleg van de Ban: “Onder ons komt men zelden tot de 
openbaare Afsnydinge. Men vermaant, men herhaalt de vermaaningen en 



42

bestraffingen: Van wegens den Kerkenraad wordt hem, die in Leere, of 
Wandel ongereegeld zich gedraagen heeft, het gebruik van het Avondmaal 
voor een korteren of langeren tyd ontzegd, wordt op zyn verzoek, na 
betuiginge van berouw, en blyk van beterschap wederom aangenomen. 
Maar heeft zich iemand in het openbaar vergreepen aan zonden van het 
grofste soort, of is hy een Afvallige geworden, en een vinnig Bestryder van 
zyne voorheen gedaane belydenisse der Leere, en blyft hy in het eene, of 
het andere, in weêrwil van alle vermaaningen, en een lang geöeffend 
geduld, stoutelyk voortgaan, dan komt men ’er eindelyk toe, dat men hem 
by zynen naam aan de Gemeente bekend maakt, en den Ban over hem 
afleest van den Predikstoel: Doch niet anders, dan na alvoorens der 
Gemeente, meer dan eens, aangekondigd te hebben, dat ’er, evenwel 
zonder den naam te melden, een onwaerdig Lid onder haar is, met 
vermaaninge om te bidden, dat Godt zo eenen de bekeeringe wilde geeven, 
om te ontwaaken uit den strik des Satans: En dat alles met voorkennisse 
en toestemminge van de respective Magistraaten, gelyk dat zo gedaan is te 
Schoonhoven met eenen Jakob Heerens, den 3 December 1752.”

Bijna elke notule in 1752 gaat over hem en over de voortgang van 
het contact met Jacob. Zelden komt zijn vrouw in beeld; zijn dochter 



43



44

Jacoba enkel als ze als postbode voor haar vader dienstdoet en de koster 
(die postbode voor de kerkenraad is) een briefje moet overhandigen.

Meestal zijn het korte mededelingen, soms wat meer regels, maar in 
de aanloop naar het uitspreken van de ban worden op 3 november 1752 in 
de notulen zelfs meer dan twee pagina’s aan hem gewijd!



45

Duidelijk wordt op schrift gesteld dat de kerkenraad ‘liefderijk’ en 
‘geduldig’ met deze halstarige is omgegaan, maar dat in overleg met de 
classis (hier was ds. J.G. Staringh ook bij aanwezig) nu toch echt een einde 
komt aan het geduld. Ook de Magistraat heeft toestemming gegeven. 

Afgesproken wordt dat ds. Herman van der Horst op 5 november 
van de preekstoel zal afkondigen dat een broeder in de gemeente het 
dermate bont heeft gemaakt en dat, als hij zich niet tijdig bekeert, hij uit 
de gemeenschap zal worden afgesneden. De tweede keer dat dit zal worden 
afgekondigd is op 12 november, als ds. Marinus Hoog dit zal doen. En 
tenslotte zal de nieuwste predikant, die er nog maar een paar weken staat, 
ds. Johannes du Sart, de derde afkondiging doen.

Onderwijl wordt de gemeente opgeroepen, zoals het ook in het 
formulier staat beschreven, voor de betrokken persoon te bidden. Hopelijk 
hebben ze dat ook gedaan voor zijn vrouw en dochter.

En dan komt de dag dat het formulier van de Ban of Afsnijding zal 
worden voorgelezen… het zal niet verbazen dat Jacobus Heerens er zelf 
niet bij is. Hij is al geruime tijd niet meer in de diensten aanwezig. Wie dit 
vandaag de dag overkomt, zal mogelijk allang naar een andere kerk zijn 
gegaan of is in ieder geval vertrokken uit de gemeente. In die tijd was je 
eigenlijk helemaal op jezelf aangewezen en eigenlijk voelde dat als dakloos 
worden. Hoe zag dat formulier er dan uit? Je kunt het vinden bij de 
formulieren van de Heilige Doop en het Heilig Avondmaal, achter de 
Psalmen, De Heidelbergse Catechismus, Nederlandse Geloofsbelijdenis en 
Dordtse Leerregels, alsmede ‘de Apostolische Geloofsbelijdenis of 12 
artikelen van het ongetwijfeld Christelijk geloof’, de Geloofsbelijdenis van 
Nicéa en die van Athanasius.

FORMULIER VAN DEN BAN OF DE AFSNIJDING VAN DE 
GEMEENTE VAN CHRISTUS

Geliefden in den Heere Jezus Christus, het is u bekend dat wij nu op 
onderscheiden tijden bij zekere trappen u voorgehouden hebben, welk een 
grote zonde en zware ergernis onze medelidmaat N. gedaan en gegeven 
heeft; teneinde hij, door uw christelijke vermaningen en gebeden, tot God 
zich mocht bekeren, en uit den strik des duivels (die hem gevangen houdt 
tot zijn wil) los geworden zijnde, ontwaken mocht tot den wil des Heeren.



46

Maar wij kunnen u met grote droefheid niet verbergen dat ons tot 
nog toe niemand is verschenen, die in het minst te verstaan gegeven heeft 
dat hij, door de menigvuldige vermaningen aan hem gedaan (zo in het 
bijzonder, als voor getuigen, en in tegenwoordigheid van velen), gekomen 
zou zijn tot enig berouw over zijn zonde, of enig teken van ware boetvaar-
digheid aan zich heeft laten merken. Dewijl hij dan zijn overtreding, op 
zichzelve niet klein zijnde, door zijn hardnekkigheid dagelijks nog groter 
maakt, en wij u laatstmaal aangezegd hebben dat wij, ingeval hij, na zo 
lang geduld dat de Kerk met hem gehad heeft, zich niet bekeerde, gedwon-
gen zouden zijn ons verder over hem te bedroeven, en tot de uiterste 
remedie te komen; zo zijn wij genoodzaakt nu tegenwoordiglijk voort te 
varen tot zijn afsnijding, volgens het bevel en den last, ons gegeven in Gods 
heilig Woord, teneinde hij hierdoor (zo het mogelijk is) tot schaamte over 
zijn zonden gebracht worde; opdat men ook door dit verrottende en tot nog 
toe ongeneeslijke lid het gehele lichaam der gemeente niet in gevaar stelle, 
en de Naam Gods niet gelasterd worde.

Daarom wij, dienaars en voorstanders der gemeente Gods alhier, 
vergaderd zijnde in den Naam en de macht van onzen Heere Jezus Chris-
tus, verklaren voor u allen dat N., om de voorzeide oorzaak, uitgesloten is, 
en wordt uitgesloten mits dezen, buiten de gemeente des Heeren, en 
vreemd is aan de gemeenschap van Christus, van de heilige sacramenten, 
en van alle geestelijke zegeningen en weldaden Gods, die Hij aan Zijn 
gemeente belooft en bewijst, zolang hij hardnekkig en onboetvaardig blijft 
in zijn zonden, en is daarom door ulieden te houden als de heiden en 
tollenaar, naar het bevel van Christus, Die zegt, in den hemel gebonden te 
zijn, al wat Zijn dienaars binden op de aarde.

Voorts vermanen wij u, geliefde Christenen, dat gij u niet vermengt met 
hem, opdat hij beschaamd worde; nochtans hem niet houdende als vijand, 
maar bijwijlen vermanende, gelijk men een broeder doet.

Intussen spiegele zich een iegelijk aan dit en dergelijke voorbeelden, 
om den Heere te vrezen, en naarstiglijk voor zich toe te zien, indien hij meent 
te staan, dat hij niet valle, maar ware gemeenschap hebbende met den Vader 
en Zijn Zoon Christus, mitsgaders met alle gelovige Christenen, daarin 
volstandig blijve tot het einde toe, en alzo de eeuwige zaligheid verkrijge.



47

Gij hebt gezien, lieve broeders en zusters, op welke wijze deze onze 
afgesneden broeder heeft begonnen te vervallen, en allengskens meer en 
meer gekomen is tot den val. Merkt dan aan hem hoe listig de satan is, om 
den mens te brengen tot het verderf en af te trekken van alle heilzame 
middelen ter zaligheid. Zo wacht u dan mede voor de minste beginselen 
des kwaads en, naar de vermaning des apostels, afleggende allen last, en 
de zonde die ons lichtelijk omringt, loopt met lijdzaamheid de loopbaan 
die ons is voorgesteld, ziende op den oversten Leidsman en Voleinder des 
geloofs, Jezus. Zijt nuchter, waakt en bidt, opdat gij niet in verzoeking 
valt. Heden, zo gij de stem des Heeren hoort, verhardt uw hart niet; maar 
werkt uws zelfs zaligheid met vreze en beven; en een iegelijk hebbe berouw 
van zijn zonde; opdat onze God ons niet wederom vernedere, en dat wij 
rouw zouden moeten hebben over iemand van ulieden; maar dat gij, 
eendrachtelijk in godzaligheid levende, onze kroon en blijdschap moogt 
wezen in den Heere.

Doch aangezien het God is, Die in ons werkt beide het willen en het 
werken, naar Zijn welbehagen, zo laat ons Zijn heiligen Naam, met 
belijdenis onzer zonden, aldus aanroepen:

O rechtvaardige God, barmhartige Vader, wij klagen onszelven aan 
vanwege onze zonden voor Uw hoge Majesteit, en bekennen wel verdiend 
te hebben de droefheid en smart die ons is aangedaan in de afsnijding van 
dezen onzen gewezen medelidmaat, ja, wij zijn allen waardig om van U 
afgesneden en verbannen te worden, om onzer grote overtreding wil, zo Gij 
met ons in het gericht wilt treden.

Maar, o Heere, wees ons genadig om Christus’ wil, vergeef ons onze 
misdaden, want zij zijn ons van harte leed, en werk in onze harten hoe 
langer hoe meer leedwezen daarover, opdat wij, Uw oordelen vrezende, die 
Gij laat gaan over de hardnekkigen, ons mogen benaarstigen om U te 
behagen. Geef dat wij ons wachten voor alle besmetting der wereld, en 
dergenen die van de gemeenschap der Kerk zijn afgesneden; opdat wij ons 
hunner zonden niet deelachtig maken, en dat de afgesnedene beschaamd 
worde over zijn zonden. En aangezien Gij geen lust hebt in den dood des 
zondaars, maar daarin dat hij zich bekere en leve; en de schoot Uwer Kerk 
altijd openstaat voor degenen die wederkeren; zo ontsteek ons toch met een 



48

goeden ijver, dat wij met goede christelijke vermaningen en voorbeelden 
zoeken wederom terecht te brengen dezen afgesneden persoon, mitsgaders 
al degenen die door ongeloof of roekeloosheid des levens afwijken. Geef Uw 
zegen tot onze vermaningen, teneinde wij daardoor oorzaak mogen hebben 
ons weder te verblijden in degenen waarover wij nu rouw moeten dragen, 
en dat alzo Uw heilige Naam geprezen worde, door onzen Heere Jezus 
Christus, Die ons aldus heeft leren bidden:

Onze Vader, Die in de hemelen zijt,
Uw Naam worde geheiligd.
Uw Koninkrijk kome.
Uw wil geschiede, gelijk in den hemel, alzo ook op de aarde.
Geef ons heden ons dagelijks brood.
En vergeef ons onze schulden, gelijk ook wij vergeven onzen schuldenaren.
En leid ons niet in verzoeking, maar verlos ons van den boze.
Want Uw is het Koninkrijk en de kracht en de heerlijkheid, in der eeuwigheid.
Amen.

Het dossier ‘Jacobus Heerens’
Tenslotte gaat aan dit ‘definitieve’ afsnijden (waarbij men toch nog hoopt 
dat de halsstarrige tot inkeer komt en middels het Formulier van de 
Wederopneming van de Afgesnedene weer in de gemeenschap van de kerk 
kan worden opgenomen) een dossier vooraf, waarin alle stappen staan 
beschreven, ter onderbouwing van deze heftige ban-uitspraak.

Achterin het notulenboek dat tot 1751 loopt zit dit dossier; waarom 
daar is niet bekend, want het had in het volgende deel moeten zitten dat 
begint met 1752. Op folianten is een 26 artikelen tellend epistel geschreven 
en ditzelfde dossier is in een kleinere versie geschreven en in het bezit van 
Jacobus terecht gekomen; het zit ook in het pakket dat bij de Weeskamer 
in bewaren was gegeven. Het dossier vertelt, zoals gezegd, eenzijdig wat er 
is voorgevallen en hoe er is gehandeld. 

Opschrift: In de handelingen van den kerkeraad bevindt zich een “Summier 
Verhaal van de Handelingen des Kerkenraets in de sake van Jacobus 
Heerens”. Hieruit blijkt dat hij in 1737 zijn belijdenis had gedaen, in 



49

1751 reeds moeilijkheden met de kerkeraet had en tenslotte 3 December 
1752 uyt de gemeente gestooten werd. (Dit staat op het strookje voorop)
 
Summier Verhaal van de Handelingen des Kerkenraets in de sake van 
Jacobus Heerens
 
1.
Bij sijne Aanneming tot Lidmaet, eenige Dagen voor Paeschen 1737 
plegtig verklaert hebbende wat Hij van de Waerheden geloofde, heeft hij 
ook belooft daer bij te zullen blijven. En in geval van ontrustinge deswe-
gens sig te zullen addresseren bij de Leeraers in soo hij sig in Leere of Leven 
ergerlijk gedroeg, sig te sullen onderwerpen aen de Kerkelijke Tugt.
 
2.
Zeedert een geruijme tijd heeft hij op velerleij wijse sig tegens die Beloften 
soo gedragen, dat de Kerkenraet en Gemeente sig wegens hem heeft 
moeten bedroeven en ergeren, sonder dat men heeft konnen begrijpen, dat 

Links: het foliantformaat van het dossier, dat 

achterin het notulenboek 1740-1751 zit; 

boven: kleiner epistel dat in het Weeskamer

archief zat bij het ‘boek’ van Jacobus Heerens



50

hem daer toe, of door de Leere, of door de Leeraers eenige wettige Redenen 
of aenleijdinge gegeven waeren.
 
3.
Want eerst in sommige door Hem ontworpene Geschriften betreffende de 
Godsdienst en Leere, en bijzonder in een soogenoemde Geloofsbelijdenisse 



51

door Hem opgestelt, heeft hij onder Bijbelsche Bewoordingen verbloemde 
en waerlijk veruitsigtige gevoelens, soo ontrent de Leere selve, als ontrent de 
Leeraers, en den geheele openbaren Dienst zoeken te verspreijden, hebbende 
die schriften aen sommige heeren van de Regeeringe en verscheijde Leden der 
Gemeijnte; jae selfs aen die buijten onse Kerkgemeenschap zijn, medegedeelt 
en op allerleij wijse getragt aen te prijsen; met of ingewikkelde of meer 



52

openbare verkleijninge, smaedinge en verdagtmakende Beschuldigingen van 
de Leere, Leeraers en Leerwijsen, gelijk blijken kan dit sijne Voorredens, 
aenspraken en mondelijke gesprekken.

Drie fragmenten uit Heerens’ Belijdenis dat in het dossier verdacht wordt van 

‘verbloemende woorden’ waarmee hij kritiek levert op de predikanten en hun leer



53

4.
Wel is waer dat Hij eerst den een en ander der Leeraers eenige staeltiens 
sijner Schriften getoond en toegesonden had, en ook bij ontmoetinge eenig 
Discours daerover met henlieden gevoert had, Dog bij vriendelijke naedere 
afzonderlijke gesprekken over sijn Doen en Gevoelens, sig soo ontrent de 
Algemeene of Bijzondere Genade als andere stukken geuitet, dat die 
Leeraers deswegens groote Bekommernisgen opgevast en zulks ook den 
oudsten Predikant gecommuniceerd hebbende, men sig verpligt heeft 
geoordeelt om met overleg van ’t gantsche Ministerium (hoewel nog sonder 
sijnen Naem te melden) te beroemen; hoe men in de Huijsbesoekinge met 
diergelijke voorkomende Personen handelen soude. En dewijl Hij voortgong 
in onvriendelijke en sijne Afkeerigheijt bitter genoeg toonende spargeringe 
sijner geschriften, gepaert met uitdagingen en smadelijk spreken van de 
Predikanten, is goedgevonden dat men Hem in Visitatione door D. Exters 
en den Ouderlingh Pieter Reijerkerk soude aenseggen dat bevorens Hem te 
komen noodigen tot het H. Avondmael de Predikanten Hem eerst eens 
nader verzogten te spreken over sijne Geschriften; waartoe men tijd met 
Hem sogt te beramen.

5. 
Doch daerop tijd beraemt, en hij nader tot een vriendelijk gesprek 
genoodigt zijnde, hetselve met groote Bitterheijt beantwoort heeft, en onder 
anderen met deeze woorden, Dat de Predikanten hem schriftelijk moesten 
antwoorden en dan zijne schriften met de hunne den Magistraet deser 
Stad moesten overgeven en daer beoordeelt worden; dat Hij anders met 
geen Predikanten te doen had.
Daer op al nader en telkens vriendelijk genoodigt tot samenspraek met de 
Visitatores van beijde de zijden, heeft Hij wederom sulks geweijgert, 
voorwendende geen tijd te hebben; en heeft Hij vervolgens sig onderwonden 
ongenoodigt tot des Heeren H. Avondmael te komen.

6.
Dat daer op het ministerium sijne Geschriften nogmaals nader en 
gesamentlijk overwogen en daer uit eenige Extracten gemaekt hebbende, 
waer ontrent men sijne duijdelijke Meeninge soude vragen, Hij door D. van 



54

der Horst in persoon vriendelijk versogt is tot een gesprek, waer toe hij sig 
wel genegen vertoonde.
Dog als deze daer op sijne Collegaes ten sijnen huijse versogt hebbende 
ook Hem op derselver Bijeenkomst met Bepalingen van tijd en plaatse 
nogmaels liet versoeken, had hij sulks met veel veragtinge geweijgert.
Waer op D. van der Horst hem nogmaels in persoon ging spreken; dogh Hij 
verklaerde rond uit niet te willen nog te sullen komen; al wert hij hondert-
maal ontboden, seggende onder anderen Ik voor Kerkenraet verschijnen 
neen ik niet dat sal niet geschieden, neen voor sulk een Volk verschijnen, ik 
niet. Ik heb met geen Kerkenraet te doen.  
Als Hem gesegt wiert, dat het maar voor de Predikanten was, antwoordde 
Hij, Dat was hetzelfde, hij had daer van reeds proeven genoeg, zij hadden 
Hem te zoeken, wilden Hem spreken.
Als Hem daerop gesegt wiert, dat als de Kerkenraet sulks vernam sij Hem 
mogelijk door den Koster voor hare Vergaderinge soude ontbieden, en 
gevraegt, of het niet beter ware dus vriendelijk genoodigt met Predikanten, 
dan voor den vollen Kerkenraet ontboden aldaer tot een Mondgesprek te 
komen? seijde Hij met veel Heevigheijt, dat kan de Kerkenraet wel doen, 
maar ik wil, ik sal niet komen, neen ik kome niet voor Predikanten nog 
Kerkenraet, gebruijkende wijders vele hevige Expressien over denselver 
Handelingen welke Hij onschriftelijk en onmenschelijk noemde, waer op de 
Bijeenkomst der Predikanten vrugteloos scheijden moest.

7.
Dit in Kerkenraet met leedwezen vernomen zijnde; is Hij volgens last en uit 
Naem der Vergaderinge door den Koster op verscheijde tijden iterativelijk 
ontboden om met de Vergaderinge in Mondgesprek over zijne Geschriften 
te willen komen. Dog Hij heeft dit telkens geweijgert.

8. 
Vervolgens hebben Visitatores dier zijde D. Van Der Horst en de ouderling 
Thomas van Kempen in de Huijsbezoekinge voor het H. Avondmael van 
den 3 Octob. 1751 uit Naem en Last des Kerkenraets Hem aengesegt dat 
zij Hem niet alleen niet konden noodigen, maar selfs ook Hem moesten 
raeden en Waerschouwen dat Hij niet soude naederen tot het H. Avond-



55

mael; zonder al vorens met de Predikanten of Kerkenraet nader over sijns 
Verspreijde schriften gesproken te hebben; waartoe Hij dan ook nogmaels 
vriendelijk genoodigt wiert. Dit Laeste wiert wederom halsterrig en met veil 
smadelijke en leefive Expressien door Hem geweijgert. Dog Hij wijsende op 
seker Boek, seijde Daer mijne stukken zijn gereet, schrijf maer, ik sal 
ulieden wel staen maer noijt sal ik voor Predikanten of Kerkenraet komen; 

Zomaar een pagina uit zijn vele ‘preken’; hier over de uitverkiezing…



56

jae bood aen terstont met Visitatoren in een twistgesprek te komen over wel 
20 (soo hij seijde) door Hem uit boeken opgesamelde Verschilstukken 
tusschen Voetianen en Coccejanen. Als Hem daerop geantwoort wiert dat 
daer over geen Vrage was, maer over sijne schriften; en dat daer toe nu geen 
tijd was nog plaetse maer sulks voor het Ministerium of voor den Kerkenraet 
moest geschieden, bleef Hij met veel Onstuijmigheijt zulks weijgeren.
Nogtans heeft Hij tegen gemelden Raet en Waarschouwinge sig verstout tot 
het H. Avondmael te naderen tot veler Ergernisse en ontstigtinge.

9.
De Kerkenraet, of schoon dus overmatig getergt en op eene Hooggaande 
wijse door deze Man versmaet heeft den sake wel ad notam genomen, om 
daer over tegen het aenstande Avondmaal in December 1751 nader te 
handelen, en hem ondertusschen niet verder gemoeijt, in hope, dat Hij 
eijndelijk door onse liefderijke en mogelijk al te sagte behandelinge tot een 
Inkeer en tot betere gedagten komen mogte, voornemens sijnde dese sake 
in Gods Vreese verder soo kerkelijk te behandelen, dat wij Hem niet 
verderven, maer behouden mogten.

10.
Maer tot onse ziels smerte ondervinden wij dat dit overgegeven stout 
Mensch op sulke bescheijdene sagtmoedige en schriftelijk liefderijke 
Behandelinge hoe langer hoe verder in sijne versmading injurieuse 
behandelingen, ontrent de Leere der Leeraers, jae het geheel Opsienders 
Ampt in de Kerke Gods voortgeslagen is.
Want op den 5den Novemb. 1751 ten sterfhuijse van wijlen den Heer  
Louis Lazonder (een Rooms gezinde) heeft deze Jacobus Heerens, na de 
begravinge zig uit het vertrek en gezelschap waer in hij sig bevont, 
ongenoodigt, en onder voorgeven van een pijp Tabak te rooken, sig 

Inschrijving in het begraafregister van Cabauw, waar de Rooms Katholieke 

Schoonhovenaren tot 1784 kerkten (dit is blijkbaar niet de begraafdatum) van  

Ludovicus (Louis) Lasonder uit Schoonhoven, overleden op 31 oktober 1751



57

begeven in het vertrek, daer sig des 
overleedens naest bestaende, en ook de 
Dragers en Bueren bevonden, en aldaer 
ten aenhoren van het Gansch Geselschap, 
bestaende uit de Twee sonen van de 
overledene, en nog eenige andere 
bekende Roomsche, maer ook uit een 
groot getal Gereformeerde, meest 
bekende en ordentelijke Ledematen 
deser Gemeijnte, een gesprek begonnen 
rakende sijne Schriften, welke Hij 
voornemens was te doen drukken, en sig 
aen den Drukker Herman Stertsenbach 
uijtgelaten, dat Hij Hem daer mede veel 
gelts zoude doen winnen. In welk 
gesprek Hij verder op een onbetamelijke 
wijse geweldig heftig heeft uitgevaren 
tegen de Leeraers der Gereformeerde 
Kerke, en onder vele hatelijke en injurieuse expressien in ’t volle Geselschap 
getragt te beweeren, en te bewijsen, dat er niet alleen hier ter plaetse, 
maer selfs ook in het gansche Lant geene waren, die dien Naem verdienden 
of waerdig waren ja dat sij er niet behoorden te zijn.
Als Hem daerop van seker Heer gevraegt wierd, wel wat segt ghij dan van 
onse Leeraers, en speciael gevraegt wiert waer over hout ghij of agt ghij 
dan D. Exters (heeft hij opentlijk en uitdrukkelijk gesegt: Dat is een 
schelm, wijders gevraegt aengaende de Twee oudste Predikanten, heeft hij 
ook hen door de allervielste en veragtelijkste Benaminge van Prullen, 
Weetnieten en diergelijke schendnamen meer gedenigreert en gesmaet, soo 
dat de Roomsche toehoorders selve, deswegens hun afgrijsens betoonden.
En als Hij daerop wegens een soon des Huijses een Ernstige aanduijding 
door den Bidder ontfingh, Dat hij sijn lasteren moest staken, of dat men 
hem uit den huijse souw setten, had hij wel wat ingebonden, maer daer op 
weder gesegt: Dat Hij in ’t voorig vertrek en Geselschap het niet wel 
mogelijk had geoordeelt, maer daerom in dit Vertrek en fatsoenlijk 
Geselschap gekomen was, oordeelende dat het hier beter paste des Dingen 

Herman Stertzenbach drukte en gaf 

ook uit deze Instructie voor de 

brandspuit in Bergambacht



58

te seggen en omdat bekwamer getuijgen te hebben voor sijne gesegdens, 
welke hij gereed was te bewijsen. En eindelijk als hij bemerkte dat hij niet 
langer gedult soude werden was Hij vertrokken, dog had in ’t weggaen 
nogmaels diergelijke Tale tegen de Leeraers in ’t gemeen, en de gehele 
Bedieninge uitgeslagen, jae, was na sig al verkleed te hebben nogmaels 
aen de deure van het sterfhuijs verschenen, mogelijk om sijne Euvelmoet 
nog verder te boeten: Dog was niet geadmitteert geworden.

11.
Boven en behalven dese Injurien tegen de Leeraers en het Leeraers-ampt 
uitgeworpen, had Hij in sijne gesprekken met kennissen ook in dat 
geselschap veele en zeer gruwelijke Redenen gevoert over den staet der 
zielen nae den tijdelijken doot; het was hem om het even hoe of waer sijne 
ziele na sijne Doot soude varen, en of deselve in een Rott of Muijs of ander 
Dier verhuisen soude. Waer op hem sommige als hij betuigde een goed 
Christen te zijn, antwoorden, In plaets van een goed Christen, geloof ik dat 
Ghij een groot Beest zijt.

12.
Selfs ook den Dag nadat dit was voorgevallen, door sijne ouder Broeder 
Abram Heerens berispt zijnde over dit sijn Wangedrag, had hij gesegt: Ik 
ben daer over niet verslagen; laetse maer aenkomen, dat ik gesegt heb zal 
ik bewijsen, laatse mij maer roepen; en diergelijke woorden in subsantie.

13.
De Drie Predikanten dan stelden een Memorie op in welke, na eenige 
openinge hunner sagtmoedige Procederen in het Kerkelijke ontrent dese 
wederspannigen, ook kortelijk en Eerbiedig aen de Ed. Gr Agtb. Magistraet 
geklaegt over de Lasteringen en Injurien op gemelde 5den Novemb. hunne 
Persoonen aengedaen, met Versoek om in hunne Eer, Persoonen en 
Bedieninge tegen sulke enorme Handelingen gemaintineert te worden,  
met een daerbij gevoegde lijste van eenige getuigen.
Welke naderhand door de Ed. agtb. Magistraet gehoort zijnde plegtelijk en 
ten overvloede het bovengemelde en nog meer verklaerden.



59

14.
Waer op Hij naderhant voor de Magistraet ontboden en gecompareert 
zijnde (gaende self als in statie met sijn Bijbel onder sijne arm in presentie 
der mede ontbodene Predikanten op alle de voorgestelde Vragen en 
Puncten van beswaer op ongelooflijk oneerbiedige en aller vinnigste Wijse 
niet alleen het meest beleden, maer selfs de Voornaemste Lasteringen en 
Injurien als wel met raden uitgeworpen heeft getragt te verdedigen.
En verscheijde malen gesegt, dat er met niet eene plaets uit den Bijbel 
konde bewesen worden, dat de Bedieninge en het Opsigt op der Ledemaeten 
Leere of Leven nae de Instellinge Christij was, en met sulken onbesuijsden 
Drift en boosheijt dat selfs alle de Leden van den Magistraet hunne 
Verontweerdiginge deswegen deeden blijken.

15.
Onder tusschen de Kerkenraet met Hem al verder den Weg van sagtheijt 
beproevende vond op den 29 Novemb 1751 goed hem ten overvloede 
nogmaels te citeren tegen hare aenstaende Vergaderinge op den 10 Decemb 
gelijk door den Koster geschiet is, dog met desen Uitslag dat (soo luijdde 
des Kosters Rapport) hij versogt zijnde voor den Kerkenraet te verschijnen 
dat geweijgert had en gesegt, Ik blijve bij mijn voorheen gesegde dat de 
Kerkenraet tot mij in geschrifte moet geven ’t geen sij tegens mij hebben. 
Hij voegde daerbij, dat Hij meende dat die saek niet kerkelijk was. De 
Kerkenraet dit hoorende besloot eenparig hem wegens ongehoorsaemheijt 
en het vilipenderen van alle kerkelijke onder Censure te leggen, en hem dit 
staende de Vergaderinge bekent te maken met seeker Hem door den koster 
voor te leesen Geschrifte. Het welk dan ook tot tweemaal hem duidelijk 
voorgelesen zijnde had hij den koster gelast aen den Kerkenraet sijnent 
wegen te antwoorden. Ik wensch de Heeren de Vreese des Heeren en een 
salige Doot.

16.
Wijders addresseerde die Mensch een Brief aen den Heer Secretaris der 
stad met opschrift dat deselve was om aen de Edele Vroetschap te 
behandigen, waer van den inhoud (volgens ons toegediende Copije) was 
Agtbare Heeren. Mijn Heeren



60

“Het is geen stoutheijt, maer worde geperst door nood, (Rom. 12:6) Ik ben 
geen propheet nog geen Apostel, veel minder de Christus (2 Cor. 8:11), 
maer Jacobus Heerens die door Gods genade gedrongen word te ondekken 
de verborgenheijt der ongeregtigheit, die onder de Christenen regneert  
(1 Petr. 4:1 en 2 Thess. 2), hier toe dogt ik hulp te krijgen van Abram 

Commentaar op de leer van zijn tijd in een van zijn oefeningen



61

Exter, op dat het werk wat meer gesag soude hebben, maer in plaets van 
de handen aen de ploeg te slaen, soo beklimt hij den throon Gods (1 Petr. 
5 Math. 7, Luc. 6, Rom. 2, 1 Cor. 4:5, 6:78), en veroordeelt mijn soo 
afschuwelijk, dat direct tegen Gods woort is, of die man mijnt dat hij 
anderen oordeelende het oordeel Gods ontvlieden sal, ik meijn neen, dog 
het was de Man van mijn vergeven, al eer hij dat dede, alsoo ik wist dat 
het soo zijn soude, hoopende dat God het hem ook vergeven sal (1 Tim. 6:8, 
Tit 3:9, Math. 24:11, 12, 13, Act. 20:29, 1 Tim. 4:1); alsoo dat de 
gantsche Christenheijt in een verkeerde verbeelding leijt van een regt te 
hebben dat absoluijt in Gods heijlig woort verboden wort, dat is niet te 
twisten over Gods woort niet te heerschen over de sielen, God een Vrijheer 
te laten in ’t bedeelen sijner gaven en genade; nogtans is dit als de kanker 
tot alle ingekropen, ik betuijge voor God, dat ik wettig met een goede 
conscientie ten besten van Land en Kerke en zielen saligheijt gearbeijt 
hebben, en nog arbeijden sal, en durve, ik ellendige die mijn daerom haet 
en bespot door het vuer des geestes wel uitgeborsten gelijk mijn volmaekte 
Leeraers (Luc. 11:39) voorgegaen hebben. Het is soo gebrekkelijk als het 
is, ik behoude voor God een goede conscientie, hoopende dat God aller 
oogen sal openen op dat sij siende mogen sien en bemerken dat tot vreden 
dient. (Hand. 7:51, Hand. 23:3, Gal. 2:14, 1 Tim. 4:7,8).
Eedele Achbare Heeren uEd gehoorsame diennaer en burger  
(was geteekent) Jacobus Heerens.



62

 17.
In den Kerkenraet voor de Huijsbesoekinge gehouden den 17 Maert 1752 
is op Nieuw tot sijn Laste ingebragt dat hij de stoutheijt gehad heeft om 
onlangs selve sijn kind in huijs te doopen. En wanneer Visitatores in de 
Huijsbesoekinge hem ook daer over souden onderhouden, heeft hij, maer 
even aengesproken zijnde sig bij uitstek brutael en onhandelbaer gedragen.
Visitatoren der ganschen Kerkenraet geinjurieert; alle gewoonte van 
Huijsbesoekinge te doen, en met Ergerlijke Ledematen na Kerkordre te 
handelen verklaart tegen Gods Woort te sijn; sijn Vrouw verboden te 
antwoorden op de gedane vragen, versoeken en aenspraken der Visitatores; 
jae de Visitatores op een genoegsaem dreijgende wijse geboden en meer 
dan eens geordonneert uit sijn Huijs te gaen; en eindelijk, als deselve nae 
het volbrengen haren Commissie uitgingen haer ten aenhooren van 
verscheijde Bueren, opentlijk met bittere smaedredenen en schelden van 
den Kerkenraet naegeroepen.
Waer op de Vergadering dit Laetste met Leedwesen vernemende goedvond 
de beijde Predikanten te versoeken, om dit aen de Heer Baljou bekent te 
maken, of er mogelijk Eenige Bedwinging van de weergaloose stoutheijd 
van desen Man, in dit en voorgaende staeltiens gebleken, konde in ’t werk 
gestelt worden.

18.
In de volgende Huijsbesoekinge heeft Hij wederom Visitatores seer 
onbescheijden behandelt, met veel hevigheijt en met herhaling seggende,  
Ik heb met ulieden niet te doen, Vertrek maer uit mijn Huijs en komt er nu 
liever niet meer in.
Waer van rapport gedaen zijnde in de Kerkenraet den 30 Junij, gaf D. van 
der Horst te kennen dat hij onlangs een Briefje aen zijn Eerw. Huijs gesonden 
had, ’t welk is voorgelesen. En heeft daerop de Kerkenraet geresolveert hem 
nog eens ten overvloede te citeren voor dese Vergadering daer toe expres te 
beleggen den 19 deses. En dat Hem sal aengesegt worden, dat Hij voor 
den Kerkenraet zal hebben te verschijnen tegen den 19 Julij des woensdags 
ten 5 uren of dat wij verder met Hem sullen voortgaen en sijn Naem aen de 
Gemijnte bekent maken, als een Wederstrever en Loochenaer van alle 
Kerkelijke Order, Dienst en Tugt, gelijk sulks ook gebleken is in ’t selfs 



63

doopen van sijn kind in Huijs, dat Hij nog onlangs op een publijke plaets 
heeft soeken te verdedigen. En sal Hem deze resolutie schriftelijk toegesonden 
worden door den koster.

19.
In de Kerkenraet gehouden den 7 Julij is wederom besloten dat Hij met een 
Briefje door den Koster zal geciteert worden voor den Kerkenraet daartoe 
te houden den 19 deser Maant ten 5 uren, ’t welk op den 8 Julij  
’s Namiddags ten 3 uren en geschiet, zijnde de Koster aen zijn Huijs 
gesonden met Last om aen Hem dese Navolgende Boodschap uit een 
Briefje voor te lesen,
Sal Jacobus Heerens door den Koster nogmaels ten overvloede 
gewaarschouwt aengemaent worden om tot verantwoording voor sijn 
Gedrag voor den Kerkenraet te verschijnen op woensdag den 19 deser  
’s avonds ten 5 uren.
Sijn Antwoort was, Ik sal mij daerop eens bedenken waerop wijders niets 
naders gevolgt of vernomen is.
Dog op den 16 Julij is aan D. Van der Horst, soo als sijn Eerw. des 
Namiddags gepredikt hebbende, van de Predikstoel kwam door den Koster 
terhand gestelt seker gesloten Brief, met opschrift, Deesen aen den 
Kerkenraet te Schoonhoven door het Dogtertje van Jacobus Heerens aen 
den Koster onder de Predikatie overgegeven, met versoek denselve aen den 
Predikant over te leveren. Welke Brief in tegenwoordigheijt van de present 
sijnde Kerkenraets Leden aenstonts is geopent, en daerin het volgende 
gevonden:
1.	 Een brief van den 16 Julij waer bij Hij terstont aen het Hooft bericht, 

dat Hij wel gedagvaert was tegen den 19 dog niet meende te 
verschijnen met redenen daarbij gemelt. Etc.

2.	 Een soo genaemt klaegliet der Christelijke Kerke over hare droevige 
scheuring. Etc.

En dewijl uit het Hooft van dien Brief terstont bleek dat de Kerkenraet dan 
te vergeefs op den 19 dezes soude bij een komen, is met de presente Leden 
vastgestelt dat men op dien benoemden dag geen Kerkenraets Vergadering 
soude beleggen, maar dese saek in de naeste Kerkenraet behandelen.
Wanneer, namel. den 23 Julij, de Lecture geschiet is van der beijde 



64

Geschriften en voornamelijk de Attentie gevestigt op den Brief waer in Hij 
terstont verklaert dat het Hem onmogelijk was op die dagvaerding voor 
den Kerkenraet te komen. Om drie Redenen, jae om vier die (segt hij) ghij 
mogelijk niet weet, dat is dat het soude strekken tot Nadeel van Gods Eere, 
en kwetsing van zijn Heijlige Majesteijt, tot Veragting van de Wettige 
Overheijt van God gestelt, tot Nadeel voor UEd. zielen en tot mijn Eeuwig 
Verderf, bediende sig wijders van vele en hem seer gewoone Invectiven en 
Beschuldigingen tegen de Handelingen des Kerkenraets, jae willende ten 
opsigte van de lesse van Christus Matt. 18 dat daer de Heere spreekt van 
de Burgerlijke saemenleving, en die sijn Medeburger verongelijkt, en 



65

volgende de ordenen, dat men sal bevinden de Burgemeesteren te zijn het 
Hooft der gemeijnte, de eenigste Vrede Vaders over de gemeijnte van God 
gestelt Want daer (sijns oordeels) niet gesproken wort van Geloof of 
Ongeloof, dat is, den inwendigen Mensch, daer moet niet over geheerscht 
of geoordeelt worden Etc. Weijdende voorts breed en overvinnig uit in den 
Ouden Heerschsugt ter onderhouding van de Waerheijt, stelt wegens den 
staet des geschils dat de Kerkenraet dat niet oordeelen kan, vijselt sijn 
Doen en schrijven bij uitstek hoog op, als Wettig, gefondeert op Gods 
Heijlig Woort, de billijke Wetten van den Lande, op het Formulier van 
Doop en Avondmaal, segt of liegt onbeschaemt dat de Geest duijdelijk segt, 
dat Luther, soo hij de overhand bekomen had, op den Pauselijke Stoel 
soude geseten hebben, enz.
En verwerpt en veroordeelt alle oordeel over gevoelens etc. hebbende dese 
sijne Brief, met sijn Naem onderteekent.
De Vergaderinge met veel leedwesen bevindende dat alle hare sagtmoedige 
en bescheijdene Handelingen desen opgeblasen en Halstarrigen Mensch 
maer meer doet voorgaen in sijne boosheijt en Lasteringen, is na gedane 
omvrage hoe verder met desen onhandelbaren te handelen, eenparig van 
oordeel, dat de Resolutie ontrent Hem genomen op den 30 Junij Art. 5 in 
fine behoort uitgevoert te worden.

20.
Hier op is in een Vergadering, den 3 Septemb expres daer toe belegt zijnde 
om nader en bepaalder te spreken aengaende de Handelswijse ontrent 
Jacobus Heerens, het welk om de absentie van verscheijde Leeden was 
uitgestelt geworden, door D. Preases omvrage gedaen, hoe en op wat wijze 
men sig nu gedragen zal?
1.	 Of men, namelijk sijn Naem niet opentlijk tot waerschouwing aen de 

gemeijnte sal moeten bekent maken?
2.	 Dan of men in dit ons verder procedeeren tegens Hem eerst nog eenige 

weeken van den Predikstoel de Gemeente slegs dienden te waerschouwen 
tegens desen ergerlijken Mensches buijtensporige stoutigheden, 
lasterlijke smading en Verloochening van alle Kerkelijke Ordeningen en 
Tugt, ongehoorzaamheijt en verleijdende Inboesemingen of aensoeken, 
sonder nog uitdrukkelijk sijn Naem te noemen; egter soo duidelijk als 



66

mogelijk is zijn gedrag en gevoelens aanduidende, en overeenkomstig 
met het beloop der Predikstoffen soo ernstig en nadrukkelijk als het 
oirbaere soude kunnen geoordeelt worden om de gemeente af te manen 
van gelijkformigheijt met soo danigen, of Hij nog tot eenige Inkeer daer 
door mogte gebragt worden, bevorens wij tot verderen Trap voortgaen?

Waer op de Vergaderinge eenparig van oordeel was het laatste van dese 
Twee Voorgeslagen Poincten nog eenige weeken te beproeven. En zijn 
daerenboven de Predikanten en Ouderlingen seer vriendelijk versogt dat  
sij dog bij de te doene Huijsbesoekingen en in een deze occurrerende 
bekwame gelegentheden gelieven met allen aenhoudende ijver de Ledematen 
trouwhertig te waerschouwen en voor die Gemeintes Welzijn te waeken.  
’t geen van een ijegelijk gereedelijk is aangenomen.

21.
In de Kerkenraet voor de Huisbesoekinge gehouden den 15 September 1752 
heeft Hij een Brief ingelevert door Hem onderteijkent en met opschrift, Dese 
aen de Edele Kerkenraet tot Schoonhoven, waer uit gebleken zijnde een 
Nieuwe en gestadig toenemende Trap van Stoutheijt in desen man, en sijne 
boose Lasteringen niet slegs wegens een bijsonder Lid deses Vergaderinge; 
maer ook tegen alle die Leraers en Opsienders over de Kudde des Heeren 
genoemt worden in de Weerelt, die door Hem openbare Verloochenaers van 
Christus Godheijt en goddelijke Regeering verklaert worden; soo heeft de 
Vergadering eenparigh geresolveert een commissie te benoemen, bestaende 
uit Praeses D. Hoog; en den Ouderlingh Thomas van Kempen, en hun in 
last gegeven om uit naem der Vergadering den Heer Baljou, en de Wel  
Ed. Gr. Agtb. Heeren Burgemeesteren soo spoedig als doenlijk is dese 
enorme Handelingen (van Dien overgegeven stouten Mensch eerbiedig voor 
te dragen, en daerover, gelijk ook, over alle de voorheen voorgedragene 
stoutigheden, en gruwelijke mishandelingen, Justitie en Maintenere, niet 
slegs van hunne geschonden Eere, gelasterde Persoonen en Dienst, maer 
ook van den geheelen openbaren Dienst en ordeninge Gods in sijne Kerke 
te imploreren, en daer toe den originelen Brief aen den Heer Baljou in 
handen stellende, in ’t bijsonder seijn Wel.Ed. Gestr. op het ernstigste te 
versoeken om over het welzijn van den Goddelijken Dienst en de Bediening 
ijverig te waeken.



67

En vermits dese boose en ontemmelijken Mensch gestadig in sijn Boosheijt 
verder en verder toeneemt, na mate de Vergadering voorsigtig en liefderijk 
vertraegt tot het uiterste met Hem te komen, wort nu geresolveert om al 
duidelijker sijne grouwelijke Boosheijt en God en Godsdienst smaedende 
gevoelens bij alle gelegentheden de gemeente voor te dragen, tot ijders 
waerschouwinge, jae selfs (bij ontbreking van spoedige Inkeer en 
Vernederinge) met melding van sijn Naem.
Eijndelijk, terwijl in de aenstaende Huijsbesoekinge na alle 
waerschijnlijkheijt en volgens sijne gewone handel en bedrijgingen bij  
de komst van Visitatores aen sijn Huijs nieuwe en mogelijk al verder 
voortgaende gruwelen te vreesen sijn is geresolveert dat voorts aen sijn 
Huijs sal voorbijgegaen worden.
 
22.
In de Kerkenraet na de Huijsbesoekinge den 29 Septemb hebben 
gecommitteerden rapport gedaen van haer uitgevoerde commissie bij den 
Heer Baljou en Burgemeesteren.
Laetst gemelde waren van oordeel dat dit tot Den Heer Baljou behoorde; 
dog betuijgde ook verwondert te zijn dat de Kerkenraet selve wegens sulk 
een Ergerlijk en boos Mensch soo sagt en lanksaem handelde, en niet tot 
de uitwerping van den selven voortgingen.
De Heer Baljou heeft aengenomen daerover te sullen handelen sooals 
bevonden soude worden te behoren en beloofde ook dese sake, beneffens de 
vorige, in de Vergadering van de Heeren Schepenen te sullen brengen, 
gelijk ook thans de president Ouderlingh teffens president Schepen de  
Hr. Joh. van Kempen berigt, dat die Brief reets aen de Heeren Schepenen 
vertoont en voorgelesen is.
De Scriba rapporteerde dat Hij volgens gegeven last nu in de 
Huijsbesoekinge ’t huijs van Jac. Heerens was voorbijgegaen.
Beijde Predikanten hebben nu reeds bij alle gelegentheden de gemeijnte 
opentlijk volgens de intentie des Kerkenraets en hun gegeven last 
gewaarschouwt aengaende desen Man.
En is eenparig goedgevonden dat men heden over 8 dagen nader over alle 
sake handelen sal in verwagting dat dan alle Leden deser Vergaderinge 
sullen tegenwoordig zijn.



68

23.
Waerop dan, den 6 Octob. De Vergaderinge in alle serieusheijt in des 
Heeren Vreese over des saek delibererende, en overwegende dat hare 
Langmoedige Behandelinge van desen Man, en alle aengewende Middelen 
om Hem tot Inkeer te brengen van geen Vrugt geweest zijn, sig ten hoogsten 
verpligt geoordeelt heeft, en daertoe eenpaerig geresolveert heeft om 
eijndelijk volgens Kerkenordening tot de excommunicatie en openbaren 
Ban en Afsnijdinge in de gewoone Trappen voort te gaen. En op de Naeste 
Classes, die den 24 Octob. aenstaende te Gouda staet gehouden te worden 
bekent te maken, hoe wij van tijd tot tijd met desen Man gehandelt hebben 
en nu genoodsaekt sijn tot dese uiterste Remedie te procederen.
En te gelijk is geresolveert, dat een Geschrift sal worden opgestelt om aen 
de Gemeijnte woordelijk te worden voorgelesen.

24.
In de Kerkenraet den 3 Novemb. is door D. Van der Horst berigt, dat de 
Classes van Gouda en Schoonhoven nae de behandeling des kerkenraets in 
dese saek van Jacobus Heerens gehoort te hebben en verstaen, eenparig van 
advijs was, dat de Kerkenraet in desen in debita forma, overeenkomende 
de Kerkenordeningen, wijs en voorsigtig gehandelt had, verblijdende sig 
dat hier soo seer voor de suijverheijt der Leere wiert gewaekt wenschende 
den Kerkenraet alle voorkoming van Genade en Zegen om hier in selfs  
tot het uiterste voort te gaen. En terwijl die Man even hardnekkig en 
wederspanning blijft, heeft de Vergadering goed en sig genoodsaekt gevonden 
na dit voorgaende Preadvijs van de Eerw. Classis, sijn Naem opentlijk van 
den Prediktstoel drie agtereen volgende sondagen aen de Gemeijnte bekent 
te maken, met voorlesing van seker Geschrift daer toe opgestelt, gelijk 
geschiet is voor de Eerste mael den 5 Novemb. door D. Van der Horst,  
voor de Tweede mael door D. Hoog (den 12 den) voor de derde mael den 
19 Nov. door D. Du sart.

25.
In de Kerkenraet den 3 Decemb. is door den Preses aen de Vergadering 
bekent gemaekt dat op den 9 Nov. (en dus 4 dagen na de eerste 
Afkondiging) soo als hij gepredikt hadde, door den Koster aen Hem was 



69

overgegeven een open Biljetje, ’t geen Jacobus Heerens door sijn Dogtertie 
aen Hem Koster gesonden hadden, welk Briefje vervolgens met de overige 
Predikanten gecommunieceert sijnde van sulken Inhoud bevonden was, 
dat men onderling goed gevonden had die Man door den Koster mondeling 
te doen antwoorden dat de Drie Predikanten sijn Briefje en desselfs Inhoud 
soodanig vonden dat sij daer op geen Reflexen konden maken en dat Hij 
derhalve, indien hij ijets behoorlijks voor te dragen had sig ter behoorlijker 
tijd en plaets nader kon addresseren. Het welke aen Hem toegedient sijnde 
was daer op niets anders gevolgt van sijne zijde.
Gemelde Briefje alhier nu gecommuniceert wordende was van deser 
Inhoud:

De Eerwaerde Eendragtige Kerkenraet wordt billijk versogt om 
schriftelijke Copije van ’t Vonnis van de Klassicale Regtbank van 
Gouda en Schoonhoven nopens Jacobus Heerens op dat de Wettigheit 
bekent worde uit het grote Plakkaetboek van den Landen, en een 
Schriftmatig Vertoog volgens de kragt van Gods Heijlig Woort vertoont 
worden aen de Broederen van Gouda in Schoonhoven
Den 9 Novemb 1752
(was geteijkent) Jacobus Heerens

De Kerkenraet dit hoorende keurt goed het provisioneel gegeven Antwoordt 
en voorts omvrage gedaen sijnde of ijemand ook ijets naders, ofte van 
Hemselve ofte van ijemand anders sijnent wege vernomen hadden en daar 
alle de Leden Neen geantwoort zijnde, wort na rijpe Deliberatie in de 
Vreese Gods (hoewel met innig Leedwesen) besloten, dat men tot den 
uitersten stap van Afsnijdinge voort varen sal, en op aenstaende Dag des 
Heeren Voormiddag met het bekende Formulier der Afsnijding voor te 
lesen, dese halstarrigen en onverbeterlijken Boosen sal uitwerpen, en  
dat D.D. Preses en Scriba desen avont aen de Ed. Gr. Agtb. Heeren 
Burgemeesteren uit naem des Kerkenraeets van dese Resolutie Præallabite 
kennis sullen geven. 
Het welk dien avont is geschiet, en seijde de Presidt Burgemeester de Heer 
Scheltus, dat sijn Ed. de Handel des Kerkenraet ten hoogsten goedkeurde, 
en desselfs ijver in desen als regtmatig prees, en nam aen sulks aen sijn 
Medeburgemeester den Heer van Peursum, die niet t’huis was, te 
communiceren.



70

26.
Waerop dan, den 3 Decemb, des morgens na den Predikatie De openbare 
Afsnijdingh van Jacobus Heerens met voorlesing van ’t Formulier des Bans 
van de Predikstoel geschiet is; en dus dese Halstarrige en onverbeterlijke 
uit de Gemeijnte is uitgeworpen.

De toon van de kerkenraad over eigen handelen is zelfgenoegzaam.Wilde 
men in het gevlij komen bij de magistraat? Men was ervan afhankelijk om 
tot definitieve stappen over te gaan. Het is een verdrietig hoofdstuk 
geworden. Had de kerkenraad maar geweten hoe eenvoudig de geschriften 
van Heerens waren, dan waren ze niet zo bang geweest. Misschien was zijn 
commentaar wel een alarmbel over te theoretisch preken. Jaren later zal  
ds. Barovius wel de juiste middentoon weten te vinden. 

Wie het stapeltje geschriften van Heerens leest ziet het werk van een 
eenvoudige oefenaar. Hoe hij verbaal tegen de kerkenraad was zullen we 
wel nooit zeker weten; enkel is gedocumenteerd hoe de kerkenraad het 
heeft ervaren. De oude strijd tussen Voetianen en Coccejanen was in 1752 
nog heftig. Maar… wat deed Lampe daarbij? Heerens noemde hem; zou 
hij zijn geschriften hebben gelezen? Een meer evangelisch type. Zou 
Heerens voeling hebben gehouden met wat er gebeurde in Bleskensgraaf, 
waar een geestelijke tegenbeweging, tegen de Verlichting, tot stand kwam?

De Magistraat had eerder moeten ingrijpen. De predikanten voelden 
waarschijnlijk wel aan waar de schoen wrong, maar men focuste op eigen 
lankmoedigheid; erg eenzijdig! Als je de bewoordingen van de kerkenraad 
mag geloven dan maakte Heerens alleen vijanden. Toch betwijfel ik dat. 
Als hij zijn oefeningen (preken van een leek) zo hield, zoals ze op papier 
staan, is hij een totaal andere man dan in het dossier wordt geschetst. Hij 
móet iets van ds. Gerardus Kuypers uit Nijkerk hebben geïmmiteerd.



71

H oo  f ds  t u k  5

Nijkerkse beroerten 
in Schoonhoven?

Ik moet hier toch even iets meer vertellen over deze 
opwekkingsbeweging, die niet alleen beperkt bleef tot 
Nijkerk. Anders blijven de veronderstellingen over 
Jacobus Heerens wat in de lucht hangen. En… omdat er 
op dit inlas-moment opeens nieuwe dingen over het 
kerkelijk leven in Schoonhoven boven water kwamen 
die hier alles mee te maken hebben!

Gerardus Kuypers, die tot april 1749 predikant te Jutphaas was, nam een 
beroep aan naar Nijkerk; de vacature was er ontstaan na het overlijden van 
ds. Franciscus Doude. Kort daarna veranderde er iets in de gemeente, door 
Kuypers’ preken, dat hij in zijn eerste gemeente Amsterdam ook meemaakte. 
Vergeet het werk van de Heilige Geest niet, Die dit resultaat bewerkte. 

Op cvandaag.nl vond ik het volgende: Kuypers werd in april 1749 
dus bevestigd in Nijkerk. “Een goed half jaar later, op 16 november, hield 
hij in de Grote Kerk van Nijkerk een preek over Psalm 72:16, ‘Isser een 
hant vol koorn in’t lant op de hoochte der bergen; de vrucht daer van sal 
ruysschen als de Libanon.’ Dat zal wel een heel vervangingstheologische 
preek geweest zijn, dat wil zeggen: een preek die weinig over de toekomst 



72

van het etnische Israël ging, en veel over de Kerk van Kuypers dagen. 
Anders kun je de uitwerking van de preek niet begrijpen: onder de prediking 
barstten sommige kerkleden in tranen uit en begonnen luid te jammeren 
over hun zonden.”

Wikipedia ‘vertelt’ er tamelijk steriel over: “Al in november van 
hetzelfde jaar begon een opwekkingsbeweging die zich kenmerkte door 
toenemend zondebesef onder de gemeenteleden en meer belangstelling voor 
de prediking. Meer de aandacht trokken echter de emotionele uitbarstingen  
tijdens de kerkdiensten. Door deze verschijnselen kregen de plaatselijke 
predikanten (Kuypers en diens collega ds. Johannes Jacobus Roldanus) veel 
kritiek van theologen uit het land, onder wie de Leidse leermeester van 
Kuypers, Johannes van den Honert. Kuypers verdedigde echter de 
opwekkingsbeweging door te verwijzen naar de geestelijke opleving die 
volgens hem in de gemeente had plaats gehad, ook al was hij zelf minder 
gelukkig met de onrust in de kerkdiensten. Deze probeerde hij te 
verminderen doordat hij de mensen die hun emoties niet konden beheersen 
uit de kerk liet brengen. Al in 1750 was de opwekkingsbeweging over haar 
hoogtepunt heen, al ging de discussie over het beroeringswerk nog tot 
1752 door.”

Daar is dat jaar 1752 weer…We zitten dus in een eindfase van de 
beroeringen. Toch heeft deze opwekking ook effect gehad op andere 
plaatsen in ons land, zoals Bleskensgraaf. Daarover schreef dr. A.P.B. van 
Meeteren in 1998 een dissertatie, waarover dat jaar in de Waarheidsvriend 
het volgende werd gezegd door de toenmalige predikant van Bleskensgraaf 
ds. P. van der Kraan: 

“In maart 1752 (zo’n tweeëneenhalf jaar na aanvang van de 
beroeringen in Nijkerk) bereikte de opwekkingsbeweging Bleskensgraaf. De 
man die ervoor gezorgd heeft dat de gebeurtenissen in Bleskensgraaf voor 
het nageslacht bewaard zijn, is Jacobus Groenewegen, oefenaar in 
Werkendam. Nadat vanuit Nijkerk de beweging zich had verspreid over 
een aantal plaatsen in de Achterhoek, de Veluwe en het Gooi bereikte de 
beweging in het jaar 1751 Werkendam om het volgende jaar de Merwede 
over te steken en via Giessendam, Hardinxveld, Sliedrecht en Papendrecht 
en Bleskensgraaf aan te doen. Andere plaatsen in de Alblasserwaard die 
werden aangedaan, waren Oud-Alblas, Alblasserdam en Streefkerk. […]



73

De Nijkerkse beroerten in 1749, tijdens de preek van ds. Gerardus Kuypers, in 1788 

getekend door Reinier Vinkeles, die ook een wintergezicht van Schoonhoven tekende



74

‘Laten wy eens kortelyk verhalen, hoe het op Blesgraaf is begonnen 
in de maand Maart 1752, de inwoonderen van die plaats sullen wel lyden 
willen, dat ik tot haar vernedering, en roem van Gods genade vooraf zeg, 
dat zy in godloosheid onder alle de inwoonderen des Lands uytmuntede, 
dat een zeer groot getal Sondagsavonds en ’s nagts doorbragten in de 
herbergen, met drinken, vloeken, raasen, tieren en vegten, dat men daar 
omtrent niet gerust kon slapen, dat zelfde volk werpt zig nu als dood
schuldige voor de God van Hemel en aarde neder, en dat ook vele (dog niet 
alle) met die lichaams aandoening’.

Het begon op de dorpsschool. Op donderdag 2 maart 1752 begonnen 
de schoolkinderen ‘op een extraordinaire wys aan ’t schreie [...] over hun 
sonden’. Zij riepen God om verlossing aan ‘met een ernst en kragt van 
taal, daar geoeffende leeraars en alle die het hoorden verbaast over 
stonden en zeer van doortroffen 
wierden’.

Groenewegen beschrijft 
hoe binnen twee dagen een groot 
deel van de Bleskensgraafse 
inwoners de situatie op school 
was gaan bezien en er zodanig 
van onder de indruk raakten 
dat zij ‘in ernstige overtuyging 
van haar [eigen] verlore staat’ 
geraakten.

Op zondagavond 5 maart 
werden de gezelschappen druk 
bezocht ‘en daar was onder  
het volk [...] een extraordinair 
rouwklagen, bidden,  
schreijen en weenen over  
hun onbekeerde staat’.

De kerkdienst van 
zondag 12 maart vormde een climax. In deze dienst vonden ‘op ontsachelyke 
wyse’ allerlei ‘lichaams aandoeninge’ plaats. Van Meeteren weet te melden 
dat deze aandoeningen gepaard gingen met een snelle polsslag, een 

ds. Gerardus Kuypers (1722-1798)



75

blozend gelaat en een opvallende gevoelloosheid voor prikkels van buitenaf. 
Zowel mannen, vrouwen als kinderen wrongen hun handen, vielen op de 
grond en vertoonden bewegingen die op stuiptrekkingen leken. Hun 
zielsbenauwdheid uitten zij in het luid schreien en uitroepen: ‘Weg Duivel, 



76

weg, weg; ik heb u lang genoeg 
gediend, ik moet den Heere Jezus 
hebben’. Dit gebeurde in de school, 
op gezelschappen en in kerkdiensten 
en duurde doorgaans één uur of 
twee. Meestal hielden zij even snel 
op als zij begonnen waren.

Groenewegen maakt verschil 
tussen de mate van aandoening. Wie 
door moedeloosheid en een wettisch 
gevoel van zonden getroffen werd, 
werd sterker aangevochten dan 
iemand met een gevoelige liefde tot 
Jezus. De waarlijk bekeerden 
(kennelijk werd niet iedereen die 
getroffen werd door dergelijke 

aandoeningen gerekend tot de waarlijk bekeerden) ontvingen, volgens 
Groenewegen, na verloop van tijd ‘zulke geloofskragt [...] dat zy het volkomen 
op Jesus durfde [te] wagen’.

Wij weten niet precies hoe lang de geestelijke beroeringen zich in 
Bleskensgraaf hebben voorgedaan. In Nijkerk en Aalten duurde de beweging 
ongeveer een jaar, in Werkendam minstens een half jaar. In Bleskensgraaf 
moeten wij ook minstens aan een periode van een half jaar denken. Want 
ds. Levinus Haak, die destijds de gemeente diende, kan bij de catechisaties 
die in oktober 1752 begonnen, in tegenstelling tot de tien voorgaande 
jaren, ‘een aensienlijk getal’ catechisanten inschrijven.”

Terug naar Schoonhoven en Jacobus Heerens. Op 20 april 1752 lezen we 
(zie transcribering op pagina 36) over “een Bijeenkomst of oeffening” in de 
Koestraat waar “soodanige Beroeringen en Bewegingen zijn voorgevallen” 
dat er veel mensen op afkwamen; er was sprake van verstoring van de 
openbare orde. Als je het voorgaande leest, heeft het er veel van weg dat 
hier iets dergelijks plaatsvond als in Bleskensgraaf en Nijkerk. 

De dominees zijn erop gebrand dat de overheid ingrijpt; dát gebeurt. 
Dit moet stoppen, omdat het een gevaar vormt voor de predikanten en de 



77

rust in de gemeente. Waarschijnlijk is men bang dat de gemeente gaat 
scheuren en we zullen zometeen zien dat daar reden voor was! Men volgt 
de visie van Joan van den Honert; en zo werd Jacobus Heerens daar het 
slachtoffer van, samen met de andere aanwezigen op die bijeenkomst(en).

Maar… hoeveel mensen zouden bij hem in huis zijn, tijdens deze 
woensdagse ‘oefeningen’? We weten het niet, maar er is nog iets anders 
gaande. Deze ‘beroeringen’ zijn geen opstootjes. We zagen al meerdere 
keren dat de Grote Kerk enkel coccejaanse predikanten mocht beroepen, 
maar ‘bedienden’ die wel de héle gemeente? Of ontstond er onvrede over 
de beperkte en vooral modernere kerkelijke visie op de Bijbel?

Luister eens naar de Boekzaal der Geleerde Wereld, editie 74, 1752. 
Het is de vacaturetijd na het vertrek van ds. Abraham Exters Hellenius. 
Eigenlijk wilde de uitgever dit hem toestuurde epistel niet plaatsen, totdat 
ds. van der Horst er tekst en uitleg bij gaf: “SCHOONHOVEN. Terwijl 
volgens onzen vorige, de Nominatie wederom moeste aangevult worden, 



78

heeft de E. Kerkenraadt op den 27. January, na dat op verzoek van een 
Lidt, nog tot het vorige gros by gevoegt was, D. (dominee) Jacobus Pot, 
Predikant te Outshoorn, ter aanvullinge van de Nominatie van 12, van 6, 
en zo ook van 3, telkens met meerderheit van Stemmen benoemd, D.D. 
(dominees) Gerardus Kuipers, en Jacobus Pot, Predikanten te Nieuwkerk 
op de Veluwe en te Outshoorn, zo dat de Nominatie van 3 thans bestaat 
uit D.D. Welman, Kuipers en Pot. Welke Nominatie op den 16. February 
eerst heeft kunnen door Gecommitteerden van den E. Kerkenraadt, by 
haar Edele Groot Achtbaren, de Heeren van de Magistraat, ter Approbatie 
ingelevert worden: gelyk dezelve dan ook te dien dage eerbiedig is 
gepresenteert geworden; en daar op dit Antwoordt bekomen: Dat de 
Heeren van de Magistraat deze Nominatie nog enige dagen in Deliberatie 
hielden. Zynde dus mogelijk binnen korte de uitslag daar van te wagten. 
Ondertussen is aanmerkelyk, dat voor enige Weken, reedts door enige 
particuliere Burgers, een zeker merkwaardig zo genaamt Request 
ontworpen was, om wanneer D. Kuipers op het Drietal zoude gebragt zijn, 
by de Burgerye rond gebragt te worden en te doen ondertekenen, om daar 
mede (als of de Stemme des Volks de Stemme Gods ware ook in dezen) den 
Ed. Gr. Agtb. Magistraat te verzoeken om een gunstige Approbatie van  
D. Kuipers, wanneer de Kerkenraad het oge op dien Heer mogte vestigen 
om denzelven alhier te beroepen: de Nominatie dan dus gemaakt zynde, 
is gemelde Request by een groot getal Burgers en Inwoners rond gedragen 
en ondertekeninge daar van verzogt: gelyk dan hetzelfde ook by een groot 
aantal van allerley soort, Groot en Klein, Oud en Jong, Ledematen en  
geen Ledematen, is ondertekend; hebbende zommige aangezogte, dit als 
onbehoorlyk aangezien en geweigerd, en een groter getal zelfs niet aangezogt 
zynde, zig daar mede niet verenigde; waar op dit Request, door 8 Perzonen, 
zig Qualificeerende als Gecommitteerden der Burgerye, immers van dit 
Request ondertekenaars, aan de Ed. Gr. Agtb Magistraat op den 14 February 
is gepræsenteerd, en dus 2 dagen voor dat de Gecommitteerdens des 
Kerkenraads gelegenheit hadden hunne Nominatie in te leveren; dog 
naderhand heeft men vernomen dat gemelde Request door den Magistraat 
afgewezen is op den 16 February.

Ps. De Drukker dezer Boekzaal maakt bekent, dat hy het 
bovenstaande Berigt in de vorige Maandt van den Eerwaarden Heer  



79

D. Herman van der Horst, al had ontfangen, om te plaatzen, dog toen geen 
plaats zynde is zulks uit gebleven, gelyk, het nu deze Maandt ook niet in 
zoude gekomen zyn, omdat de Boekzaal niet geschikt is, om zulke grote 
berigten wegens beroepingen te plaatzen, en ook daar toe te klein van bestek 
is, maar terwyl ’er enige Lastertongen zig opdoen, en niet ontzien om den 
bovengemelden Heer te betigten, als of zyn Eerwaarde het bovengemelde 
berigt niet gezonden hadt om in de Boekzaal te plaatzen ben ik genoodzaakt 
om de zulke den mondt te stoppen, door een Naberigt, en op herhaald 
verzoek van bovengemelden Heer dit bekent te maken.

Er is in die tijd nog een soort tijdschrift, het zogenaamde ‘Nederlandsche 
Jaarboek’ (eerste helft 1752), waarin allerlei wederwaardigheden staan 
opgetekend en daar wordt dieper ingegaan op dat zogenaamde ‘Request’:

SCHOONHOVEN.
Na dat de E. Kerkeraed der hervormde Gemeente dezer Stad, den 27 der 
jongste Louwmaend, ter vervullinge der plaetse van eenen harer twee (lees: 
drie) Predikanten, den Eerw. Heer E. Hellenius, naer elders vertrokken,  
gekomen was tot eene Nominatie van drie, en door het bedanken van twee 
Predikanten die middelerwyl elders beroepen waren, die beroepingen 
aengenomen hadden, genoodzaekt werd die Nominatie met 2 andere aen 
te vullen, verkoos dezelve de Eerw. Heeren Gerardus Kuypers en Jacobus 
Pot, Predikanten te Nieuwkerk op de Veluwe en te Outshoorn, die neffens 
Dnus. (dominus of dominee) Welman, Predikant te Bloemendael, nu het 
drietal uitmaekten, ’t geen op den 16 der jongste Sprokkelmaend aen den 
Magistraet gepresenteerd werd. Dan twee dagen te voren, te weten op den 
14 der Sprokkelmaend, werd door 8 Persoonen, zich qualificeerende als 
Gecommitteerden der Burgery, een Request aen den Magistraet gepresenteerd. 
Dit Request was door eenige particuliere Burgers ontworpen, om, wanneer 
Dnus. Kuipers op het Drietal zoude gebragt zyn, by de Burgery rond 
gebragt te worden en te doen onderteekenen, ten einde de Approbatie des 
Magistraets daerop te verzoeken; gelyk men ook niet naliet, zoo dra het 
voorsz. Drietal gemaekt was, het voorsz. Request by een groot getal Burgers 
rond te dragen, en onderteekening daervan te verzoeken, die daerop van 
all[erl]ei soort van Luiden, groot en kleen, oud en jong, Ledematen en geen 



80

Ledematen is gevolgd, doch by sommigen, als onbehoorlyk geoordeeld, ook 
geweigerd. Het Request luidde van woord tot woord ja van letter tot letter 
als volgt:
 
Request aen dee Edele Groot aghtbaare Heeren van dee Maagestraat 
Deeser Stadt Schoonhoven. Geeve met alle verschuldige Eerbiedt En 
hooghaghtingh onderdaanighleyk te kenne alle Dee Ondergeteekende 
borgers Borgeresse, Inwoonders en Leedemaaten deeser Gerefformeerdee 
Kerk datse met seer veel Genoegen tot haare Groote Bleydtschap hebben 
Gehoort dat op Den 27 deeser maant Januarii 1752 door den Eerwaarden 
Kerkenraadt Is tot Invullingh van het drietal Is op den Nomminasie 
meeden Gebraght den seer Eerwaare Godtvrughtigen en geleerde Heer 
Doomenees Gerrardus Kuypers Getrouwe Leeraar In dee gemeente Jesuw 
Christie tot Nieukerk Aan de Veeluwe van wiens Loffeleyke naam Versiert 
met Uytmuntende Gaaven En Geleertheyd door ons Ganschee Neederlandt, 
soo algemeen Is beroemt Geworden En wel Insonderheydt by sulke 
Geloofwaardige Getuygen die Zeyn Eerwaarden In seynen openbaare 
Preedikdienst hebben Gehoort met sulken algemeene Grooten Genoegen 
datter by onsee Borgerey By soo een grooten aantal Een stemme des Volks 
wert Gehoort als offet Een stemme Godts was beroept ons Domenees 
Kuypers Beroept ons dien Getrouwen Leeraar.

Edeele Groot Aghtbaare heeren sulke En diergeleyke Roepende 
stemme seynder onder onse Godtvrughtige borgers Binnen onse Gemeente 
In voorige daagen Nogh meer Gehoort daer Nogh Wel Eennige dogh 
Weynige ouwe Borgers Jegenswoordigh nogh In Leeven seynde Nogh Wel 
Geheugen van draaght, Doen dien Godvrughtigen heer Do. Groeneweegen 
[bedoeld is ds. Leonardus van Groenewegen (1684-1686)] door den 
Eerwaarde Kerkenraat In deese Gemeente hier op het drietal was Gebraght 
dat Gaff In die teydt By het Grootstee Gedeelte sulken algemen Genoegen 
dat onse Godtvrughtige borgerey sigh Genootsaakt vonden om sigh met 
Een Neederigh Request te adderesseeren aan haar Edele Grootaghtbaare 
heeren Van de maagestraadt deeser stadt Welke Request was Geteekent 
Bey Een Groot aantal Van onse Voorouders Leedemaete En inwoonders die 
haare begeerte Stelden In Een Godtvrugtigh Leeraar, Welke middelen In 
die teydt Gebruyt kregen tot haare Gewensten Uytslagh Van Een Gunstige 



81

approbasie, En soo Wiert In die teydt onse Borgereye Verwaardight tot 
haare Groote Bleydtschap Dat se tot haare Ordenaaris Herder en Leeraar 
kreegen dien Godtvrughtigen Geleerden Heer Do Groeneweegen Dogh 
maar Voor Een seer korten teydt Want naar Ruym Een Jaar dat seyn 
Eerwaarde hier In seynen preedikdienst bevestight Was Wiert onse 
Gemeente tot haare Groote droeffheydt Weederom Berooft door Eenne 
Beroepingh Naar Amsterdam.

Edele Grootaghtbaare heeren Deeweyl onse Gemeente sigh 
Weederom In diergeleyke Omstandighydt bevinden datsee Bynaa als Een 
Eennigh man Roepen om Een Godtvrughtigh Leeraar En ten dien Eynden 
onse Leeden des Kerkenraats dagelyk toeroepen Nommineert togh alle 
Godtvrughtige leeraars mannen Van Naam In geleertheydt En In gaaven 
op dat Wy onse Gemeente Eens weederom sulle moogen Zien opgebout En 
onse Diakoney Armen In Vermoogens weederom Zullen moogen sien 
aanwasse.

Dus Is onser aller herts Grondigen Wens En beeden soo onsee 
Eerwaarde heeren En broederen Leeden deeser Kerkenraadt het Oogh 
kwaamen te vestigen op Dien seer Geleerden heer Do. Gerrardus Kuypers 
dien Godvrughtigen Leeraar zyn Eerwaarden Kerkelyk hier te beroepen 
Voor Onsen Ordenaaris herder En Leeraar Omme als dan U Ed. Groot 
aghtbaarheydt onse Borger Vaaderen te moogen affsmeeken Een gunstige 
Approbaasie. 

Het welke seyn Doende alle De Ondergeteekende Borgers En 
Inwoonders Dee Stad.

Acktum Schoonhooven Den 14 Feb. 1752.
 
Hier volgden nu de Namen der Ondergeteekenden, waervan wy, ter 
bekortinge, alleenlyk zullen zeggen dat het Getal derzelven 273 uitleverde, 
2 Oud-Burgermeesters aen het hoofd geplaetst waren en de 238ste 
onderteekening dus luidde: Vox populi Vox Dei, ideoque obligatus sum 
etiam atque etiam subscribere nomen meum. S..... D. W... V. D. M.

De Magistraet het voorsz. Request gelezen en over wogen hebbende, 
was het zelve, op den 16 den der voorn Sprokkelmaend, door hun Ed. 
Achtb. van de hand gewezen. Schoon deze van de handwyzing voor vele 
zeer smertelyk was, is die smert echter in ’t vervolg nog voor een gedeelte 



82

getemperd, wanneer men op den 27sten der zelfde Sprokkelmaend verstond 
dat de Heer Kuypers zelf voor de geheele Nominatie vriendelyk bedankte.
 
In de kerkenraadsnotulen hoopte ik meer te vinden, maar het bleef karig; 
de namen van de groslijst tot en met dat drietal zijn te vinden. Kijk maar 
wat er te lezen valt over de vergadering van 27 januari 1752:



83

Dominee Jacobus Pot kwam dus uit de koker van Pieter Reijerkerk en de 
rest had blijkbaar geen mening of achtte zich niet in staat een naam aan te 
dragen. Je vraagt je dan toch af waar de naam van ds. Gerardus Kuypers 
vandaan kwam… En wie had uit de kerkenraadsvergadering ‘geklapt’?

Het duurt even voor er nieuwe stappen gezet gaan worden; het is 
inmiddels 3 maart 1752 als er een nieuwe datum is geprikt, omdat de 
vorige ingelaste vergadering (27 februari, na de tweede kerkdienst!) er 
naast de predikanten slechts 2 diakenen (!) kwamen opdagen; terwijl het 
toch wel een belangrijke vergadering was. Er is een brief van ds. Kuijpers 
gekomen, per expresse op zaterdagavond 16 februari. De scriba had deze 
al opengemaakt en sommige leden van de kerkenraad waren daarover 
boos en dienden een gravamen (bezwaar) in. De scriba, ds. Herman van 
der Horst, had blijkbaar een linkje met ds. Kuijpers: hij werd genoemd 

“oud pen. predikant” (hielden zij reeds voor die tijd 
schriftelijk contact, correspondentie?). De enige link 

die er tussen ds. van der Horst en ds. Kuypers te bedenken is, is dat beiden 
in Jutphaas hadden gestaan. Enfin, de brief van ds. Kuypers wordt 
voorgelezen, hij bedankte voor de nominatie, maar verzocht om “op zijn 



84

persoon geene verdere reflectie te maeken” In de brief stonden blijkbaar 
argumenten, maar deze zijn niet in de notulen terecht gekomen helaas.

Zou dat request, dat overigens van een slecht taalkundig niveau is, 
misschien zijn opgesteld door Jacobus Heerens? Of zou hij in ieder geval 
een van de kartrekkers zijn geweest bij deze actie? Bijzonder dat ook twee 
oud-burgemeesters zich achter deze actie schaarden! Dit request werd 
ruim voor Jacobus’ verbanning uit de gemeente, ingediend. Nergens lezen 
we in het dossier dat Jacobus er een rol in had. Maar de ‘beroering’ bij het 
huis in de Koestraat doet wel vermoeden dat hij er iets mee te maken had.

Wat is er van Jacobus Heerens geworden? Zijn dood is door de Gaarder 
(belastinginner) opgeschreven: 23 augustus 1764: Jacob Heerens, pro deo. 
Zou er nog sprake zijn geweest van een terugkeer naar de kerk? Te vrezen 
is van niet. Kort na de ban-uitspraak is de kerkenraad nog bij zijn vrouw 
langsgeweest en men heeft haar rustig te woord kunnen staan. Verder is de 
kerkenraad in 1753 nog steeds flink verbolgen dat Heerens gewoon 
doorgaat met zijn mening uijt te stroijen met vileyne geschriften. Na de 
dood van haar man in 1764 belooft Jannigje Heerens-Stok, na een bezoek 
van de kerkenraad, weliswaar zich weer te begeven “onder de godsdienst”!

Zelfs in 1754 windt de kerkenraad er zich nog over op dat Heerens 
zijn kind thuis doopte en ook het Heilige Avondmaal ontheiligde door dat 
strijdig tegen het Woord en den Aart van ’t Sacrament thuis te bedienen.

Het ‘boek’ van Jacobus Heerens bleef bewaard in het Weeskamerarchief. 
Bijzonder is het om te vernemen dat zilversmid Pieter Heerens sr. een kopie 
van dit boek had, die hij kort voor zijn overlijden in 1956 verbrandde.

We sluiten af met een brief van Jacobus Heerens… aan wie? De 
broeders van de kerkenraad of aan de Magistraat? Het blijft onduidelijk.



85



86



87

H oo  f ds  t u k  6

De man die zei dat 
hij Jezus gelijk was

Terwijl de kerkenraad zich vergadering na vergadering 
buigt over het halsstarrig gedrag van Jacobus Heerens 
en zijn schrijfsels, gebeurt er nog iets heftigs, met niet de 
ban uit de kerk, maar de verbanning uit het gewest 
Holland tot gevolg. Het is donderdag 22 juni 1752…

Een van de predikanten is op pad, samen met een ouderling. Was het de 
oudste predikant, ds. Marinus Hoog, of zijn twee jaar jongere collega  
ds. Herman van der Horst? ds. Exters Hellenius was al sinds vorig jaar 
vertrokken, dus moet het een van de twee oudere predikanten zijn geweest. 
Laten we hen beiden eerst eens beter bekijken.

Herman van der Horst
Voordat hij naar Schoonhoven kwam was hij predikant geweest van de 
Nederlandse handelsgemeente in Smyrna. Uit die tijd (ca. 1709-1723) 
stamt een groot, 34 kilo wegend, schilderij (155,5 cm hoog en 243,5 cm 
breed) dat in het Rijksmuseum te vinden is, waarop een groots uitzicht op 
de stad Smyrna staat geschilderd. Maar onderin staat het eigenlijke doel 
van dit schilderij: “Gezicht op de Turkse stad Smyrna (het huidige Izmir) 



88



89

met op de voorgrond een voorstelling van de ontvangst van de Nederlandse 
consul Daniël Jan Baron de Hochepied (1657-1723) met zijn gevolg in de 
Divan. De Hochepied draagt de onderscheiding die hij in 1709 ontving 
van Jozef I, keizer van het Heilige Roomse Rijk. Voor de stad liggen enkele 
oorlogsschepen voor anker, een Nederlands schip links lost een schot.”

Die baron Hochepied 
was consul in Smyrna en in 
zijn gevolg zien we ook 
dominee Van der Horst, 
achter zijn stoel, staan. 
Deze predikant was erg 
geïnteresseerd in de 
geschiedenis, zeker ook de 
geschiedenis van de kerk 
van Schoonhoven. Hij had 
een aardig contact met 
pastoor Henricus van 
Berkum, die in 1762 het 
boek ‘Beschryving der stadt 
Schoonhoven’ zou gaan 
laten uitgeven. Deze vonden 
elkaar in een liefde voor de 
historie van de stad. Van 
der Horst had een oude akte 
van het Elisabethsklooster en hij leende dat uit aan Van Berkum. Daarnaast 
was hij ook onderlegd in talen en vertaalde het werk ‘Verklaaringe van het 
Boek Jobs’ van de engelse predikant Joseph Caryl in 1740; ondanks dat er 
‘eerste deel’ staat, is er in Nederland geen volgend deel uitgegeven.

In 1733 was hij te Schoonhoven gehuwd met Hermyngarda Vos (het 
epitaaf van haar broer Gerard Jan Vos (1717-1789) hing vóór de restauratie 
boven de consistoriedeur in het koor; thans hangt het in de ruimte onder de 
toren, aan de zuidelijke muur. Herman en Hermyngarda kregen twee zoons 
en zes dochters. Herman was eerder gehuwd geweest; in 1722 trouwde hij 
in Smyrna met de aldaar geboren Clara Catharina Echberts; zij overleed in 
1733 te Schoonhoven. Zij en Herman kregen vier dochters en drie zoons.



90

Ds. van der Horst (geboren in 1692 te Jutphaas) is in 1752 60 jaar 
en staat al sinds 16 november 1727 in Schoonhoven; bijna 25 jaar dus! 
Weliswaar is hij het langst predikant in de stad, maar niet de oudste.

Marinus Hoog
Ds. Marinus Hoog was de oudste 
predikant van de stad, in 1752.  
Hij stond sinds 13 juli 1738 in 
Schoonhoven (net 14 jaar dus) en 
was zeven jaar eerder, op 27 mei 
1745 te Rotterdam getrouwd met 
Barbara van Hoogwerff, die in  
Den Briel was geboren, ongehuwd 
was en aan de Nieuwe Haven te 
Rotterdam woonde. Marinus was in 
1690 te Delft geboren.

Hij was eerder gehuwd 
geweest met Maria Catharina 
Weylinck, in 1715; zij overleed in 
1742 in Schoonhoven. Samen 
kregen ze vier zoons:  

Thomas (1716-1781), Hermanus (1718-?), 
Jacob (1722-1763) en Johannes Wilhelmus 
(1725-1795) Hoog. Thomas, die misschien 
nog net in Schoonhoven volwassen werd, 
was meester in de rechten, pensionaris van 
Schiedam 1751-1766, van Rotterdam 
1766-1768, en tenslotte tot zijn dood 
raadsheer in de Hoge Raad van Holland, 
Zeeland en West-Friesland. Zijn broer 
Johannes was ook een hoge functionaris in 
Rotterdam; hij behoorde tot de Schotse 
kerk aldaar; dat kwam doordat zijn opa, 
Thomas Hoog (zoon van ds. Thomas 
Hogg), in Schotland was geboren en Schots 



91

predikant was in Rotterdam. Zou de Schoonhovense predikant dan 
misschien een Engelse/Schotse tongval hebben gehad? Benieuwd. 

In de gemeente in die Schotse Kerk (zie hierboven afgebeeld) werd 
de geestelijke opwekking in Nijkerk ook opgemerkt en ds. Hugh Kennedy 
(portret hiernaast) nam 
positie in, temidden van 
de commotie die over  
ds. Gerardus Kuypers 
uit Nijkerk kwam.  
Ds. Kennedy herkende 
de opwekking die leek 
op wat hij enkele jaren 
eerder in Schotland had 
meegemaakt. Vandaar 
dat hij in 1751 in de pen 



92

klom en dit boek schreef. Blijkbaar schreef ds. Kennedy – die een vriend 
was van de al eerder genoemde ds. Alexander Comrie en van ds. Thomas 
Boston – gewoon in het engels, maar kijk eens wie meewerkt aan de 
vertaling: Willem Hoog! Deze geestelijke opwekking vanuit Nijkerk kon, zo 
zagen we reeds, weleens iets met Heerens in Schoonhoven hebben gedaan; 
mogelijk wel, want er ontstonden daarna op meerdere plekken dergelijke 
opwekkingen, zoals in het tamelijk vlakbij gelegen Bleskensgraaf. Zou het 
dan ook niet in een stad als Schoonhoven kunnen ‘landen’?

Thomas Hoog Mzn, om nog even op hem terug te komen, nam ook 
zitting als commissaris voor de nieuwe Psalmberijming van 1773! Van zijn 
vader is geen portret maar van de ongehuwd gebleven Thomas wel dus.

Huisbezoek
Terug naar het huisbezoek waarheen we op weg waren met een van beide 
predikanten en een ouderling. We komen uit de stukken niet te weten  
waar het huis stond, maar de bewoner is Hendrik Regtsloo (zijn naam 
werd fonetisch ook als Rekslouw, Rixloo, Rexloo, Regsloo en Regtslou 
geschreven). De bovendeur van de kleermakerswinkel staat open en de 
dominee en zijn ouderling zien hem blijkbaar op zijn werktafel zitten, want 
over de gesloten onderdeur heen vragen ze hem of zijn vrouw thuis is.

Regtsloo zal met een duits accent hebben gesproken; hij was twintig 
jaar eerder met de compagnie van officier Leduchet (of Le Douchet) in 
Schoonhoven gestationneerd en ontmoette er een meisje: Maria Jongbroer. 



93

Ze zijn op 15 juni 1731 in ondertrouw gegaan en op 18 juli in het 
huwelijk verbonden te Schoonhoven. Echter, het waren twee geloven op 
één kussen: Hendrik, wiens naam in het trouwboek enkel als ‘Rix Loo’ 
staat geschreven, was afkomstig uit Paderborn, Noordrijn-Westfalen. Daar 
zal hij hoogstwaarschijnlijk Luthers zijn geweest, maar hier Schoonhoven 
was hij Rooms Katholiek. Vermoedelijk is hij eerst met Maria meegegaan 
naar de Grote Kerk, maar de Gereformeerde diensten waren toch echt 
anders dan hij in Duitsland gewend was.

Was hij dan Oud-Katholiek of Rooms Katholiek? In de documenten 
staat over hem geschreven dat hij “van de roomsche religie” was, dus zal 
hij tot de Rooms Katholieke parochie te Cabauw hebben behoord.

Hoe dan ook, de dominee en zijn ouderling komen voor zijn vrouw, 
die nog steeds in de Grote Kerk naar de kerk gaat. Of ze trouw naar de 
kerk ging, weten we niet; ook niet of het tweetal naar aanleiding van het 
Heilig Avondmaal kwam, dat dan eerstkomende zondag zou zijn bediend.

De vraag naar mevrouw Regtsloo-Jongbroer lijkt een kortsluiting in 
het hoofd van de man te hebben veroorzaakt, want hij veert op en stevent 
op de deur aan om de heren iets duidelijk te maken. Op tamelijk wilde 
manier verbiedt hij hen om ook maar één enkele stap in zijn huis te zetten. 
Dat vereist blijkbaar enige toelichting voor de predikant en zijn ouderling, 
en zo raakt Hendrik in vervoering. 

Stigmata van Christus of Jezus zelf?
Zelf zegt Hendrik Regtsloo later dat zijn hoofd vanaf dat moment een 
warboel werd, maar dat hij vanuit de hemel “de werkingen Gods, die hem 
van boven toegezonden wierden, niet wederstaan konde, en dat het een 
groote en doorlugtige dag was geweest, die hem drie weeken te vooren 
inden droom reets voorspeld was, en alles in dolorum was door gegaan. 
Dat hij ten voornoemde dage gesegt heeft dat hij Christus gelijk was, en 
daarbij te kennen wilde geven, dat hij den last van het bittere leyden voor 
Christus, heeft gedraagen, en dat hij heeft betaeld voor Adam, voor Job, en 
nu in de plaats van Christus stond, en dus hem gelijk was en uyt dien 
hoofde te weesen, de tweede persoon in de Goddelijke Drieëenhijdt, dat hij 
naast God en Christus zelve was, en dat God hem in dien staat had 
gebragt, om dien last te konnen draagen,”



94

Het moet de predikant en 
de ouderling hebben geduizeld wat 
hier opeens gebeurt. Ze komen 
enkel om een bezoek aan zijn 
vrouw te brengen en er barst 
iemand in extase los, die meent dat 
hij gelijk geworden is aan Jezus 
Christus, omdat hij het lijden van 
de Messias in zijn lichaam gevoeld 
en gedragen heeft.

En dát komt ons opeens 
bekend voor. De eeuwen door zijn 
er mensen geweest waarvan men 
beweerde dat zij de stigmata van 
Christus in hun lichaam hadden: 
de wonden die Jezus aan het kruis 
had, vanwege de spijkers door 
Zijn handen en voeten, de speer 

Twee heiligen die de stigmata ontvangen: 

boven St. Catharina en onder St. Franciscus



95

die Zijn zijde openstak en het 
bloed van de doornenkroon. 
Vaak waren het vlekken op de 
huid, op dezelfde plekken als bij 
Jezus. Men ontleende er heilige 
devotie aan, mogelijk gebaseerd 
op 2 Korinthe 4:10 (“Altijd 
dragen wij de dood van Jezus in 
ons lichaam mee…”). Franciscus 
van Assisi was de bekendste. Als 
Hendrik Regtsloo hierop doelt, 
was hij zeker Rooms Katholiek. 

De Rooms Katholieke kerk 
in Cabauw was door Jezuïeten 
opnieuw opgericht en had een 
aanzuigende werking op dorp en 
stad in de omtrek. Zo liep de 
parochie van de Oude Katholieke 
Clerezy enigszins leeg. Maar…

Jezuïeten waren in deze tijd juist 
streng verboden. Ze bleven 
daarom decennia lang onder de 
radar. Hier en daar werd een 
ware razzia op hen ontketend. De 
Sociëteit van Jezus, zoals de Jezuïeten ook werden genoemd, ondervond 
een groeiend wantrouwen en weerzin. In 1757 werd de orde in Portugal 
opgeheven; Jezuïeten werden verbannen en hun bezit verbeurd verklaard. 
Frankrijk volgde in 1762 en Spanje in 1767. Het zijn juist Jezuïeten 
geweest die, toen na de Reformatie de Katholieke Kerk in ons land verboden 
was, ons land als een missiegebied zagen. Vicaris Petrus Codde, die tijdelijk 
de apostolische missie in Holland aanvoerde, zag de machtsstrijd vanuit 
Rome mede worden aangejaagd door Jezuïeten.

Hij kwam in opspraak op oneigenlijke gronden en werd afgezet. In 
dat machtsvacuüm probeerden de Jezuïeten voet aan wal te krijgen en zo 

Franciscus van Assisi ontvangt de stigmata 

van Christus, 1651, Alonso Cano



96

streken ze ook neer in Cabauw. Met als gevolg dat de Katholieke kerk is 
gescheurd; zij die niet wilden dat Rome haar invloed in ons land vergrootte, 
noemden zich ‘Roomsch-Katholieke Kerk der Oud-Bisschoppelijke 
Cleresie’ (later kortweg Oud-Katholieke Kerk); zij die de invloed van de 
paus juist voorstonden, noemden zich Rooms Katholiek, waarbij ‘Rooms’ 
die sterkere invloed vanuit Rome onderstreepte.

Velen in ons land merkten dat de Jezuïetenorde de Nederlandse 
katholieken tegen de Republiek probeerden op te stoken. In 1723 was de 
breuk definitief. De Katholieke parochie die onder de radar aan de Nes in 
een schuilkerk samenkwam schaarde zich onder de Oud-Katholieke Kerk. 
Pas in 1784 werd door de Rooms Katholieken een eigen kerkgebouw, in 
een pakhuis dat op de plek van de latere Plateelfabriek stond, in gebruik 
genomen. Maar zover was het in 1752 nog niet. Hoewel, eind 1760 wordt 
al het eerste request ingezonden om een kerk te mogen bouwen.

Schoonhoven, 1657, Johannes Janssonius (1588-1664); in de cirkel kwam later de RK kerk



97

Wat deze Hendrik Regtsloo eruit gooide was strafbaar in Holland. 
Men beschouwde het als blasfemisch, maar de diepere ondertoon was 
vrijwel zeker dat men er Jezuïetisch gedachtengoed in beluisterde.

Hendrik raakte in vervoering. Hij zei: “Wat Christus, wat Christus, 
de paus is grooter als Christus, die vergeeft de zonden terstond, en Christus 
kan dat niet doen.” De predikant moet hebben gewalgd van deze woorden, 
maar ik denk dat de ouderling vooral ook erg bang werd van deze heftig 
gesticulerende man die in rap tempo buiten zinnen raakte.

Later weet men te vertellen – of gooide hij er dat nog datzelfde 
moment uit richting de beide afgevaardigden van de Grote Kerk? – “dat zijn 
vrouw onlangs met haar bijbel uyt de kerk koomende, hij gedrijgt heeft, dat 
boek te willen verbranden omdat hij oordeelde dat er niets goeds in stond…”

OPlopende lijst beschuldigingen
Als het vonnis wordt opgesteld, dat over hem nog dit jaar zal worden 
uitgesproken, blijkt dat “hij zijn zelven meermaalen voorheen heeft schuldig 
gemaakt aan soodanige afgrijselijke blasphemie, gesprooten uyt een h.yvre 
(heilige ijver of zuivere verontwaardiging) opgevatte boosheyd, waardoor hij 
sig ontrent Gods weesen en de heere Christus grovelijk heeft misgreepen en 
dat nu laastelijk ter gelegendheyd van een aanspraak door een predicant 
van de gereformeerde en publiecque kerk, geadsisteert met een ouderling, 
aan hem gedaan alleen om te verneemen of sijn vrouw thuis was”.

De man is de realiteit verloren en heeft niet door dat hij niet zomaar 
iets tegen de predikant en zijn ouderling zegt, maar dat hij de stapel lasten 
die hem een zwaar vonnis zullen opleveren, alleen maar vergroot.

Baljuw Gerbrand Elias, de zwager van de latere Schoonhovense 
predikant Samuel Barovius (de vrouwen waren zussen), laat de zaken stuk 
voor stuk opschrijven in een tamelijk goed te lezen verhaal. Gerbrand 
Florisz Elias kwam uit Amsterdam, waar hij aanvankelijk werkte in de 
stoffenwinkel van zijn schoonvader Sebastiaen van Geel. Blijkbaar was het 
werk te min voor hem en ambieerde hij een hogere functie. Hij kwam hier 
in hetzelfde jaar als ds. van der Horst: en vervulde er het ambt van 
electeur. Eerst woonden hij en zijn vrouw Anna Catharina van Geel kort in 
Lopik; daar werd hun eerste kind gedoopt. De andere kinderen werden in 
Schoonhoven geboren en gedoopt.



98

In 1729 nam hij zitting in de Vroedschap, werd meermalen schepen, 
bekleedde in 1733 en 1748 het ambt van burgemeester en werd in 1749 
door de stadhouder aangesteld tot baljuw en schout van Schoonhoven en 
Belois, en schout van Haastrecht, Vlist en Bonrepas. 

Vanaf 1730 vertegenwoordigde hij Schoonhoven bijna onafgebroken 
in de vergadering der Staten van Holland; hij had van november 1735 tot 
april 1736 en van mei 1746 tot april 1748 zitting in het college van de 
Gecommitteerde Raden, en werd in april 1741 door Holland voorgedragen 
voor de Admiraliteit van Friesland. Elias overleed alhier op 3 juli 1755.

De straf
Deze Gerbrand Elias ondertekende het vonnis van Hendrik Regtsloo, dat nog 
het volgende meldt over diens gedrag: “Alle het welke zijnde zaaken & van 

Schoonhoven, 1743, Isaak Tirion (1705-1765)



99

zeer dangereuse en pernicieuse 
gevolgen, welke in een land van 
justitie niet moogen werden 
getolereert, maar anderen ten 
exempel behooren te werden 
gestraft.”

Er wordt geconcludeerd of 
gevonnist: “dat den gevangene 
gebragt zal werden ter plaatse 
alwaar men gewoon is crimineele 
justitie te doen, en aldaar met een 
gloeyende priem te werden door zijn 
tong gesteeken, wijders met een 
strop om den hals wel strengelijck 
met roeden te werden gegeselt en 
gebrandmerkt, en voorts gebannen 
uyt den Lande van Holland en 
Westvriesland mitsgaders den gestigte van Utregt ten eeuwigen dage 
sonder ooyt daar weder in te moogen koomen, op poene van swaarder 
straffe, dat ook den gevange zal werden gecondemneert in de costen en 
misen van de justitie. (was geteekent) Gerbrand Elias, 1752

Detail van Guicciardini, buiten de Veerpoort; geheel rechts is het galgenveld te zien, op de 

grens van Holland en Zeeland, waar de grote vergrijpen werden geoordeeld aan de galg



100

Dat is waarachtig een stevige straf. Volgens het opschrift zat 
Hendrik ‘jegenswoordig gevangene op de Voorpoorte deser stad”. Dit zal 
vrijwel zeker de ‘Veerpoort’ zijn geweest.

Veerpoort met brug; Hendrik Regtsloo werd gevangen gehouden boven de Veerpoort



101

De terechtstelling
Dit vonnis wordt dan weer door de 
schepenen kritisch bekeken: 
“Schepenen der stad Schoonhoven, 
gesien hebbende den crimineelen 
eysch en conclusie van de heer 
Gerbrand Elias, Bailliu dezer stad, 
en van Haastrecht, als meede van 
den Lande van Belois, ratione officii 
op ende jegens den voorn. gevangene 
Hendrik Rekslouw gedaan en 
genomen; en voorts regt doende uyt 
den naam ende van weegen de Edel 
Groot Mogende Heeren Staten van 
Holland en Westvriesland, hebben 
den voorn. gevangen gecondemneert, 
gelijk sij hem condemneeren mits 
desen, omme gebragt te werden  
ten plaatse alwaar men gewoon  
is crimineele justitie te doen, en aldaar ten toone voor al de weereld 
publiecquelijk aan een regt opstaande paal met een beugel om den hals, 

Detail van de gravure boven; rechts het wachthuisje; boven de deur aan de muur hangen 

sleepstenen, waarmee gevonnisten om de Haven moesten lopen, met de stenen om hun hals; 

Hendrik is vrijwel zeker aan een getimmerde paal voor het stadhuis gevonnist



102

en voorts met boeyens aan de handen & voeten, vast gesloten te worden, 
en ten blijven geduurende den tijd van een uur, met interdictie (streng 
verbod) nogtans aan allen en een ygelijk (op poene van daarover gestraft 
te zullen werden) om den gevangene met enige scherven of ietwas anders 
dat kwetsen kan, te bewerpen; En voorts dat den gevangen gedurende den 
tijd van agt dagen zal werden ter gevanggenisse gelegt, en getracteert op 
water en broodt; Bannen wijders den gevangen ten eeuwigen dage uyt den 
Lande van Holland en Westvriesland mitsgaders den gestigte van Utrecht, 
zonder ooyt daar weder in te mogen komen op poene van swaarder straffe, 
ende condemneeren den gevangen in de kosten en misen van justitie. 
Onzeggen verders den heer Eysser sijnen verderen eysch en conclusie tot 
lasten van den gevangen gedaan en genomen. 
Actum coram de heeren Schepenen alle dempto de heer Boon den  
20 september 1752 & gepronuncieert & geexecuteert den 27 ditto.

In kennisse van mij J. Oostendorp
Gevangen den 22 juny 1752 en uytgegaan den 4 october 1752.

Schepenen verklaren dat den gevange haares wetens geene goederen is 
hebbende, & niet eerder heeft kunnen werden gevonnist, bevorens 
ingekomen te zijn het advis van neutrale Regtsgeleerden, bij Haar Edele 
Agtbaren gerequireert.”

Tot nooit
In het register van verhuisde personen zien we Hendrik naar Gouda 
vertrekken en dan is elk spoor van hem verdwenen. Maar zijn vrouw en 
kinderen dan? Maria Jongbroer komen we nog tegen in het begraafregister 
van de Gaarder: ze stierf op 30 janari 1784 en werd pro deo begraven. De 
Gaarder schreef erachter: “Maria Jongbroer, weduwe van Hendrik Rexloo”. 
Een misschien nog wel triester verhaal, uit datzelfde 1752!

Ik had vanwege dit verhaal het notulenboek van de kerkenraad 
geraadpleegd, omdat ik verwachtte iets meer informatie over deze kwestie 
te zullen lezen bij de huisbezoeken. Helaas stond er niets (!) vermeld. Ik 
was enigszins gefrustreerd, maar toen ik uit verveling de boeken wat 
doorbladerde vond ik het lange en pittige verhaal van Jacobus Heerens!



103

De transcriptie van het vonnis is van drs. C. Doedeijns. Bart Ibelings en 
Hans Fokker wezen me op het artikel in de HEK uit 2002 van Hans van 
der Molen, getiteld ‘Crimineel recht in Schoonhoven tussen 1556 en 1806’. 
Daarin vermeldt hij ook de rechtzaak van Hendrik Rekslouw.

Hij concludeert drie dingen: “Was de opgelegde straf een parodie op 
zijn waanidee dat hij Christus aan het kruis was? ‘Menslievend’ was de eis 
dat terwijl hij daar vastgebonden stond er niet met iets dat hem verwonden 
kon gegooid mocht worden… modder en mest waren echter wel toegestaan 
(en misschien gewenst). Hij vertrok op 4 oktober uit de stad maar was  
22 oktober weer terug en werd opnieuw gearresteerd. De baljuw eiste toen 
brandmerken met het stadswapen en verbanning, de schepenen bleven bij 
het originele vonnis.” Bijna had hij aardse stigmata gekregen!

Weg is hij. Weggerukt uit zijn huis en gezin; zijn vrouw moest het zonder 
hem stellen. Samen hadden ze minstens vier kinderen gekregen: Martinus 
Hendrikus (1731), Bernardus (1734), Hendrikus (1738) en Johanna 



104

Maria (1747). Tot in de 19e eeuw komt de naam Regsloo in Schoonhoven 
voor; waarschijnlijk een achterkleindochter van Hendrik en Maria.

Het is vooralsnog een raadsel waar Hendrik is heengegaan. Terug 
naar Duitsland misschien wel. Of… is hij stiekum naar Amsterdam 
gegaan? Daar vinden we op 15 februari 1779 een Hendrik Regsloo voor de 
notaris, nou ja dat wil zeggen: hij laat zich vertegenwoordigen door zijn 
vrouw Lena of Lijntje Bek. Volgens deze procuratieakte zou hij haar 
hebben genaturaliseerd…

Het had leuk geweest, maar deze vondst is nog niet zo onbruikbaar; 
luister maar! In 1815 overlijdt Lijntje Bek op 75-jarige leeftijd als weduwe 
van Hendrik Regslo in… Schoonhoven! Ze woonde in de Lopikerstraat. 
Zou het onze Hendrik zijn? Nee, het was zijn zoon Hendrikus die in 1770 
alhier met deze Lijntje trouwde. Maar waar vader Hendrik is gebleven zal 
wel altijd een raadsel blijven…



105

H oo  f ds  t u k  7

Inkijkjes in het leven 
te Schoonhoven

Tijdens mijn zoektocht door het notulenboek van de 
kerkenraadsvergaderingen van 1752 kwam ik tal van 
dingen tegen die interessant zijn. Vaak ontbreken de 
details om de voorvallen in hun context te plaatsen. 
Enkele van die dingen wil ik tot besluit delen.

Beroepingswerk
Dat de magistraat bepaalde welk soort predikant werd beroepen mag ons 
misschien wat vreemd in de oren klinken, maar dat was nu eenmaal de 
gewoonte. Vandaag de dag mag elk belijdend lid meestemmen over een 
predikant als een gemeente onder een bepaald aantal leden zit; anders 
bepaalt de kerkenraad het zelfstandig en deelt mee wie wordt beroepen. Of 
dat altijd even gelukkig is betwijfel ik. Democratie, hoe groot het goed ook 
wordt aangeprezen, is ook niet altijd een zegen. Hoe komt men dan tot een 
keuze? Op persoonlijke voorkeur of met het zicht op de gehele gemeente? 
Daar zou best veel discussie over te voeren zijn.

Voor dit hoofdstuk echter beperk ik me tot wat ik vond in de 
notulen over de tamelijk dwingende voorkeur van de magistraat. Hoezeer 
we misschien ook een mening over de toenmalige kerkenraad hebben, de 



106

kaders waarbinnen men in het beroepingswerk kon opereren waren zeer 
beperkt. In 1752 komen we het volgende tegen:

“…dat de Heeren van de Magistraet daer in genoegen namen, dat de 
Nominatie werderom met een Derde Predikant gesuppleert werden; dog 
met Recommendatie, dat het geen ongestudeerde of halfgestudeerde zij, of 
ijemand die van een Ambagt was opgenomen en laet aen de studie gekomen; 
maar een Man die van jongs af aen in de studiën was opgekweekt.” Dus 
vooral geen ‘late roeping’; de studie, kunde en taalbeheersing zijn van 
groter belang dan de geestelijke roeping. En daar kon de schoen weleens 
wringen in die jaren, dat een deel van het kerkvolk dringend behoefte had 
aan geestelijke leiding in plaats van wetenschappelijk vernuft.



107

kerkelijke overheid schakelt vroedvrouwen in
Op de kerkenraadsvergadering van 7 juli 1752 komt iets merkwaardigs 
aan de orde dat misschien de wenkbrauwen doet fronsen:

Het lijkt haast op hoe farao de vroedvrouwen in Egypte gebruikte die bij 
de Hebreeën (de Israëlieten) bij de bevalling het beleid van de koning 
moesten uitvoeren. Zo breidde de macht van de overheid zich zelfs tot in 
de kraamkamer uit! 

Wat zijn ‘ongelijke huwelijken’? Daarnaar is onderzoek gedaan, 
juist in de 18e eeuw. Donald Haks schreef er in 1985 een dissertatie over 
met de titel ‘Huwelijk en gezin in Holland in de 17de en 18de eeuw’. Hij 
citeert er bijvoorbeeld prof. dr. A.Th. van Deursen (1931-2011) en Willem 
de Vos die in 1771 een publicatie uitgaf met de titel ‘Verhandeling over het 
huwlyk, ter beantwoording der vraag, door dit genootschap (Floreant 
Liberales Artes) opgegeeven: welk is het beste huwlyk, ter verkryging eener 
geschikte huishouding, voor het gemeene volk, de burgerlyke en hooger 
staat; opdat zy nuttig voor zich zelven en voor de gansche maatschappy 
zyn moogen?’ 

De kerkenraad spreekt namens de magistraat over ‘waaken’, maar 
waarover dan precies? Wat is er ‘ongelijk’ aan huwelijken? Is het de komaf 
of de maatschappelijke ladder? Klassen of standen binnen de bevolking? 
Of ligt het aan de verschillen in geld? Of in leeftijd? Of juist in religie?  
Het lijkt erop dat het om al deze verschillen tegelijk gaat, maar misschien 
vooral wel die laatste. En mocht dit problematisch zijn in een huwelijk, 
dan is de kraamtijd een moment om eens goed om je heen te kunnen 
kijken in een gezin: hoe werkt het hier? Gaat het hier wel goed?



108

Je had gehoopt dat het hier ging om de bescherming van vrouwen in 
situaties van huiselijk geweld, maar het lijkt erop dat de insteek toch 
anders is. Het maatschappelijk ‘welbevinden’ en de rust in de samenleving 
richt zich niet op het individuele welbevinden en de persoonlijke veiligheid, 
maar naar het lijkt op de beheersing van de gehele samenleving.

Opzicht en tucht
Bijna alle kerkenraadsnotulen melden wel persoonlijke zaken binnen de 
kerkelijke gemeente. Sommige namen keren regelmatiger terug dan andere 
en sommige zaken lopen uiteindelijk met een sisser af. Er zijn huwelijken 
die niet goed verlopen, er is huwelijksontrouw, onzedelijkheid en oneerbaar 
gedrag; man (of vrouw) en paard worden bij de naam genoemd.

De sociale controle is groot, maar men is eraan gewend. Wie zich 
aan ergerlijke zonden had schuldig gemaakt werd helder en duidelijk 
afgemaand van het Heilig Avondmaal. Wat er precies was voorgevallen 
blijft meestal onduidelijk; ter voorkoming van sensatie.

Toch valt er één zaak bijzonder op, die eigenlijk niet echt goed 
duidelijk wordt. Even denk je dat het iets met de kerkelijke commotie te 
maken heeft en dat deze personen zich in de kring van Jacobus Heerens 
bevonden, maar ze blijken iets te maken te hebben met Groot-Ammers…

Het betreft de zaak van de ‘gezusters van Cleeff’; een lastig te 
traceren familie. We beginnen met de ouders: Pieter van Cleeff, geboren in 
Schiedam en Margrieta (Margarita) Vormer (ook Voormeer, Vermer of 
Vermeer) geboren in Rotterdam. Omdat Margrieta in Schoonhoven 
woonde (en Pieter wellicht als militair in Schoonhoven gestationeerd is 

Trouwboek van Schoonhoven



109

geweest voor die tijd) gingen ze hier in ondertrouw op 16 mei 1697 en 
trouwen op 2 juni in Rotterdam, de woonplaats van Pieter; hij woonde er 
aan de Rijstuin, nabij de Laurenskerk. Daar krijgen ze ook hun kinderen:
Louijsa	 d 27-06-1698	 Rotterdam
Pieter	 d 08-01-1702	 Rotterdam 
Sara	 d 13-01-1704	 Rotterdam
Johanna	 d 21-07-1705	 Rotterdam
	 b 31-08-1705	 Rotterdam 
	 Prinsen kerk eigen. Haringvliet aan de Maas aan ’t einde*
Johanna	 d 18-07-1706	 Rotterdam
* Dit lijkt te gaan om de Engelse Kerk die daar weliswaar pas in 1708 werd gebouwd!

Omdat het nogal krioelt van de Pieter van Cleeffs valt het moeilijk vast te 
stellen wie deze Pieter was… Omdat hij in Schiedam is geboren zou hij de 
zoon kunnen zijn van de burgemeester aldaar, Pieter van Cleeff, zeker als 
je ziet dat het eerste zoontje in het gezin ook een Pieter is.

Waar Pieter is overleden is vooralsnog niet bekend, maar zijn vrouw 
Margrieta Vormer wordt volgens de Gaarder op 12-2-1748 pro deo 
ingeschreven om te worden begraven; ze is dan reeds weduwe van Pieter van 
Cleeff! Na hun huwelijk zijn ze naar Rotterdam gegaan, maar blijkbaar is 
Margaretha na de dood van haar man naar Schoonhoven teruggekeerd.

Het feit dat ze pro deo wordt begraven vertelt dat ze niet vermogend 
was op dat moment. En daar zit ook de bron van het probleem dat zich in 
1752 afspeelt rond de ‘gezusters van Cleeff’. De kerkenraad is door de 
dames (twee of drie?) te hulp geroepen omdat ze er financieel niet florisant 
bij zitten. Kijk maar eens wat er in de notulen staat:

Trouwboek van Rotterdam



110

Bovenstaand fragment is uit de kerkenraadsnotulen van 4 februari 
1752; vanaf dat moment keert dit punt zeer regelmatig terug. Er is 
blijkbaar een testament geweest (van een familielid?) waarin een obligatie 
zou zijn ‘gelegateert’ aan de diaconie van Groot-Ammers. De dames zien 
geld dat zij zelf zo nodig zeggen te hebben, aan zich voorbij gaan.

De slepende kwestie en de ook niet zo doortastende actie van de 
kerkenraad richting de diaconie en de predikant van Groot-Ammers 
leveren uiteindelijk niet het gewenste resultaat.

Op de vergadering van 5 mei 1752 wordt gemeld dat ouderling 
Reijerkerk en ds. van der Horst de predikant van Groot-Ammers, Cyriacus 
Lancelot Wildrik, op de classisvergadering hebben gesproken. Het bewijs 
voor de intrest (opbrengts of rente) van genoemde obligatie kunnen de 
dames helaas niet geven. Het heeft te maken met de familie Vormer; deze 
kwestie gaat over of de zussen nu wel of niet echt familie zijn van Annetje 
Jansz, een nicht van Barent Vormer, de overgrootvader van de dames.

De dames kunnen, na herhaalde vragen vanuit de kerkenraad, toch 
geen doorslaggevend bewijs leveren van hun familiaire betrokkenheid en 



111

dus ook niet van het ‘recht’ dat zij op die intrest hadden. Je zou zeggen; 
dan houdt het op, maar blijkbaar hebben zij een vervelende houding 
jegens de kerkenraad aangenomen, waarop zij worden genoemd in de 
notulen onder het kopje ‘IJverlose en die geen ledematen zijn’. Ja, wat 
waren ze nu eigenlijk? ‘IJverloos’ of ‘geen lidmaat’? 

Ouderling Slingerland, die met de zaak belast was, kreeg 0 op het 
request bij de kerkenraad van Groot-Ammers; die willen niet met hem 
praten. Vertelt dat misschien toch dat er iets oneigenlijks wordt gedaan?

De heer van Nooten wordt gevraagd, omdat hij juridischer wat 
hoger in de ‘boom’ zit, om de zaak eens te bespreken met de dominee en 
de diaconie van Groot-Ammers. 

In 1754 wordt voorgesteld om de zaak voor te leggen aan een 
onafhankelijk rechtsgeleerde. Eind dat jaar blijken de zusters te gaan 
vertrekken uit Schoonhoven om intrek te nemen in het Proveniershuis te 
Rotterdam. Daar hebben ze dan toch wel geld voor nodig!

Het is een lang getouwtrek om geld, met een onbevredigende 
afhandeling aan beide kanten. Even leek het dat de kerkenraad van 
Schoonhoven op hun geld vlaste, maar goed lezen van de tekst maakt 
duidelijk dat het een oud testament was van een ver familielid en dat de 
zusters door deze actie zichzelf in een niet al te best daglicht stelden.  
Wie waren deze zussen? Louise, Sara en Johanna of twee van hen?

We vinden Sara van Kleeff op 11 december 1762 ingeschreven in 
het Gaarder-begraafregister van het voormalige Rotterdamse ambacht 
Cool; hierbij stond het volgende aangetekend: “oud 58 jaar, ongehuwde 
dochter, in ’t Proveniershuis onder Cool, geen goederen”. Inderdaad is deze 
Sara dan geboren in of rond 1704; dat klopt, het zal haar dus wel zijn. 
Twee dagen later wordt ze begraven in de kerk van Hilligersberg en 
ontvangt een doodkleed voor 3 gulden; zij is dus enigszins vermogend! De 
andere zus/zussen lijken vooralsnog onvindbaar.

Een daverend slot
Aan het einde van deze dwarsdoorsnede van 1752 in Schoonhoven (met 
name de kerkelijke geschiedenis weliswaar, maar nu dan iets militairs) 
sluiten we af met een voorval dat een grote ramp had kunnen zijn. Het 
verhaal is opgetekend in de Nederlandsche Jaerboeken editie 1752 deel 2:



112

De daverende explosie had totaal anders kunnen aflopen. Niemand raakte 
gewond! Even dacht ik nog dat het misschien onkunde was van de nieuwe 
Schotse compagniën die een dag eerder in de stad werden gestationeerd. In 
ieder geval was het direct een grote schrik voor hen, maar het voorval vond 
plaats op het Oranjebolwerk (waar nu de Algemene Begraafplaats is), bij 
een actie van een artillerie-onderdeel dat reeds in de stad was gelegerd. 
Een dag voordat het nieuwe regiment verscheen was een ander regiment, 
onder leiding van kolonel Du Vergé naar Heusden vertrokken. Er is ergens 
in de stad kwartier gemaakt, terwijl de meeste officieren onderdak kregen 
bij de elite van de stad in huis.

Het nieuwe schotse infanterie-onderdeel stond onder leiding van 
majoor John Majoribanks (spreek uit: March-banks), een engelse officier die 
in de Schots-Hollandse Brigade van 1749-1757 in Nederlands was, maar 
later naar Amerika werd overgeplaatst voor de strijd in de Amerikaanse 
Onafhankelijkheidsoorlog, waarin Marjoribanks in 1781 dodelijk gewond 



113

raakte in de slag bij Eutaw Springs (in 
Orangeburg County in de staat South 
Carolina) en als ‘held van Eutaw 
Springs’ aldaar werd begraven; in 
1941 werd zijn lichaam herbegraven 
in Northampton.

Bijzonder om met deze Schot te eindigen, terwijl we eerder in het verhaal 
rond de Nijkerkse Beroerten de Schots predikant Kennedy tegenkwamen 
die de Schotse opwekkingen had meegemaakt en ds. Gerardus Kuypers uit 
Nijkerk bijviel middels zijn verdedigend boek!



114

N awoord    

Nabranders & 
de afronding

Veel zou er nog te zeggen zijn over Schoonhoven in 1752. Ik houd het 
hierbij, maar kan niet nalaten toch nog een paar nabranders te geven. 
Allereerst overleed onze stadhouder, Willem IV, in 1751, maar werd pas in 
1752 begraven in de Nieuwe Kerk te Delft. De enorm lange stoet werd tot 
in detail in een totaal- en in deeltekeningen uitgebeeld voor de liefhebbers. 
Je kunt die hele stoet bestuderen in de collectie van het Rijksmuseum. In 
de achterhoede zat ook een enorme serie koetsen… en hoor eens: ook uit 



115

Schoonhoven waren er notabele personen aanwezig! In koets 23 van 
Mevrouw vander Waeyen, de Heer en Mr. Thomas Hoog (!), Pensionaris der 
Stad Schiedam, en de Heer en Mr. Otto Scheltus, regerend Burgermeester 
der Stad Schoonhoven. In koets 24 van Mevrouw van Maesland zaten ook 
de Heer Adrianus van Overveldt, de regerend burgermeester der Stad 
Schoonhoven, en de Heer Joannes Brouwer, Oudburgermeester en Raed in 
de Vroedschap der Stad Schoonhoven. En in koets 25, die van Mevrouw de 
la Fontaine, de Heer en Mr. Adriaen Nicolaes van Overveldt, Raed in de 
Vroedschap der Stad Schoonhoven…

Terug naar de kerk in Schoonhoven. Op 15 oktober 1752 werd Johannes 
du Sart bevestigd door de ‘oudste’ predikant, ds. van der Horst, die op die 
precies 25 jaar geleden in Schoonhoven werd beroepen (hij werd er later, 
op 16 november, bevestigd). Bij de bevestiging kan hij het niet nalaten 
vanaf de preekstoel een steek te geven naar bepaalde mensen in de kerk.



116

Ds. van der Horst benadrukt dat er een tijd zal zijn (hij moet hier in de 
context van de tekst toch hebben moeten doelen op de eindtijd!), dat er 
mensen zullen zijn die eigen leraars ‘opgaderen’ of ‘opzoeken’. Wij zouden 
in onze tijd deze tekst heel goed kunnen duiden, maar hij gebruikt hem 
om binnen de gemeente op mensen van het kaliber Jacobus Heerens (die 
op dat moment nog tot de gemeente behoort!) te wijzen en de gemeente 
voor hen te waarschuwen. Na het lezen van dit boek mag je zelf oordelen 
of je hem daarin bijvalt of dat je toch je wenkbrauwen fronst bij deze actie, 
waarbij de preekstoel een steekstoel werd.

Dit is niet alles wat er over 1752 valt te melden, maar toch nog best veel 
en omvangrijk voor een korte publicatie. Leerzaam en verrassend hoe 
gaandeweg de dingen op hun plek vielen en een aanvankelijk onbekend 
voorwerp, het boek van Jacobus Heerens, niet helemaal in de vergetelheid 
bleek beland te zijn. Mooi was de herkenning bij de kleinzoon van Pieter 
Heerens sr., eveneens Pieter Heerens; hij woont vlakbij mij; ik kreeg een 
mooi gesprek met hem over die broer van zijn verre voorvader, die tot in 
de 20e eeuw nog herinneringen had achtergelaten in de familie; ik heb die 
nu opnieuw uit de vergetelheid mogen halen door deze toevallige vondst.

Leerzaam waren ook de ontwikkelingen van de Nijkerkse Beroerten 
tot in Schoonhoven! En de beperkte eerlijkheid van een democratische 
meerderheid. Wat je er ook van vindt, verlies in ieder geval het geheel niet 



117

uit het oog als je inzet op de grootste delen. Zeker waar het de verkondiging 
van het Woord van God betreft. Kunde is nog geen toepasbare kennis en 
kennis is nog geen geloof. De kerken van vandaag blijken na al die eeuwen 
nog steeds moeilijk overweg te kunnen met kinderlijk geloof. Dat is wat 
anders dan kinderachtig geloof. Want Jezus is allerminst kinderachtig!

Waar wetenschap heerst over de ziel, loopt zij de kans om het geloof 
te verstenen tot een systeem. Coccejus en zijn navolgers hebben zich danig 
overschat in wat bevindelijke Voetianen aangaven in hun protesten. Maar 
strenge Voetianen hebben evenzeer meegewerkt aan een systematisch en 
dogmatisch denken vanuit starre structuren, uit angst voor rationalisme. 
Zonder een van beide te kiezen pleit ik ervoor om het Woord zelfstandig en 
eerlijk te onderzoeken, het Woord het Woord te laten, God God te laten en 
onze plaats te kennen voor Hem. Is dít het wat in onze dagen ontbreekt, 
waarover onze Messias Zelf zegt: “Doordat de wetteloosheid zal toenemen, 
zal de liefde van velen verkillen” (Math. 24)? Wetteloosheid is niet alleen 
maar grove zonden doen, maar ook (op wat voor wijze dan ook) de mens 
centraal stellen (met zijn bevinding en zijn emoties) en Jezus parkeren aan 
de zijlijn van kerk en samenleving. Het is de Bijbel aanpassen aan ons 
eigen (profane of vrome) ideaal. Die waarschuwing van Jezus gaat over de 
eindtijd, maar is dit niet een patroon dat hoe langer hoe sterker wordt? 
Denk er eens over na, na alles wat je las uit 1752…

Leo de Kluijver 
Schoonhoven, 1 januari 2025







Wat doe je als je het verkeerde 
document bestelt in het archief?  
Dat overkwam mij eind oktober 2024 
in het Streekarchief Midden-Holland. 
Ik had het verkeerde notulenboek van 
de Hervormde Gemeente besteld, dat 
eindigde met 1751, terwijl ik 1752 
had willen gaan onderzoeken.

Ik had namelijk een vonnis gevonden van iemand die 
zich had gelijk gemaakt aan Jezus Christus! Dat deed hij 
tegenover de dominee van de Grote Kerk, terwijl hijzelf 
Rooms was. Dat moest toch in de notulen te vinden zijn?

Een beetje sip staarde ik naar de ‘verkeerde’ boeken, 
maar begon er toch maar in te bladeren. Achterin het boek 
zat een 26 artikelen tellende veroordeling van iemand die in 
de ban werd gedaan in 1752. Ik kende hem niet en wilde 
doorbladeren. Toch begon ik het te lezen. Dát resulteerde in 
dit boek, dat voor het grootste deel over déze kwestie gaat!

Interessant: zomaar een jaar, een doorsnede van het 
dagelijks en vooral kerkelijk leven. Ontdekken hoe het was, 
wie de predikanten waren en bijzondere verhalen van enkele 
gewone mensen over wie wellicht nooit een boek zou zijn 
geschreven. Maar nu dus wel; gewoon om geïnteresseerd te 
maken voor wat ver achter ons ligt, om te plaatsen in de tijd 
waarin het gebeurde. Gewoon om niet te vergeten en ook om 
te herwaarderen, wat men toen beoordeelde. Met een frisse 
blik en met genoeg distantie om objectief te blijven.

Ter gelegenheid van de op 18 december 2024 

uitgereikte Jan van Beaumontpenning, als een 

dankbetoon en als een kijkje in de keuken van 

mijn manier van onderzoeken.


	Plotselinge vondst
	Comrie nie!
	Reformator of oefenaar?
	Oplopende spanningen
	De afsnijding of de kerkelijke ban
	Nijkerkse beroerten in Schoonhoven?
	De man die zei dat hij Jezus gelijk was
	Inkijkjes in het leven te Schoonhoven
	Nabranders & de afronding

